
passim126 FRED RUSH

passim, FILOZÓFIAI FOLYÓIRAT

(2013) XV. évfolyam 1. szám, 126–157. o.

FRED RUSH

Irónia és romantikus szubjektivitás1

Kissé elcsépeltnek tûnhet a közvetlenül Kantot követõ németországi filozó-
fiai gondolkodás fejlõdését olyan kifinomult és igen bonyolult szisztema-
tikus kísérletek soraként bemutatni, amely Kant rendszerfilozófiájának „tu-
dományosabbá” tételére irányult.2 E megszokott történeti áttekintésben a
leggyakrabban még mindig Fichte, Schelling és Hegel játsszák a központi
szerepet. Ugyanakkor létezett a gondolkodásnak egy ezzel konkuráló ága,
amely a nagy filozófiai rendszerek mellett fejlõdve állandóan opponált az
uralkodó redukcionista tendenciákkal. A német idealizmus ezen ellenmoz-
galma – amely Jénában, Fichte 1790-es évekbeli legbefolyásosabb periódu-
sa alatt, mint egy filozófiai salon des refusés bontakozott ki – viszonylag kevés
figyelemben részesült.3 Legjelentõsebb filozófiai képviselõi Friedrich von
Hardenberg (aki Novalis álnéven jelentette meg munkáit)4 és Friedrich Schle-

1 A fordítás az alábbi kiadás alapján készült: Fred Rush, „Irony and Romantic Subjec-
tivity”, in Nikolas Kompridis (szerk.) Philosophical Romanticism, Routledge, Talyor & Fran-
cis e-Library, 2006. 173–196. o. Köszönettel tartozom az inspiráló beszélgetésekért és ki-
hívásokkal teli észrevételekért Karl Ameriksnek, Richard Eldridge-nek, Lydia Goehrnek,
Gary Guttingnak, Pierre Kellernek, Pauline Kleingeldnek, Nikolas Kompridisnak, Stephen
Watsonnak és Allen Woodnak.

2 E gondolatmenetet kiválóan példázza Robert Pippin, Hegel’s Idealism: The Satisfac-
tions of Self-Consciousness (Cambridge, Cambridge University Press, 1989.) c. munkája, amely
Kant appercepció elméletére hivatkozva térképezi fel az idealizmus fejlõdését, mindezt
anélkül, hogy szépítené vagy elfedné a valódi különbségeket a Kanttól Hegelig terjedõ
korszak szereplõi között. A Kant és Hegel közti közvetlen és zökkenõmentes átmenet talán
(Hegelt leszámítva) legoptimistább kifejtését lásd Richard Kroner, Von Kant bis Hegel, Tü-
bingen, Mohr, 1961. (2. kiadás.)

3 Kivételt képeznek Manfred Frank munkái, különösen Unendliche Annäherung (Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1997); lásd még Einführung in die frühromantische Ästhetik (Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1989). Dilthey mûve, a Das Erlebnis und die Dichtung (Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1961 [1905. repr.]) máig releváns, akárcsak Benjamin briliáns
„Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik” címû munkája: in Uõ. Gesammelte
Schriften, szerk. R. Tiedemann – H. Schweppenhäuser (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1991.)
Vol. I. 1. Fred Beiser, The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to Fichte (Cambridge
MA, Harvard University Press, 1987.) c. munkájában részletesen beszámol Kant mûveinek
közvetlen recepciójáról, elsõsorban Jacobira, Reinholdra és Herderre, a jénai iskola számára
legmeghatározóbb személyiségeire koncentrálva.

4 A választott álnév önmagában is érdekes. A novalis a római és középkori polgári
jogban egyfajta ager. A terminus egyaránt jelentheti a földet, amely készen áll a vetésre, de
azt is, amelyik éveken át parlagon hevert.



XV. 1. (2013) 127Irónia és romantikus szubjektivitás

gel voltak. Mindketten egyúttal a kor legkiválóbb irodalmárai közé tartoz-
tak – Novalis, a lírikus költõ és poétikus regényíró, akinek Heinrich von Ofter-
dingen címû regényét széles körben a német romantika kanonikus alkotásának
tekintik; és Schlegel, akit korának egyik legeredetibb és legbefolyásosabb
irodalomkritikusaként tartanak számon. A német kora romantikában a jénai
iskola irodalmi tevékenységének filozófiai vonatkozásai nem tekinthetõk
esetlegesnek. A kora romantika filozófiájának két alapvetõ jellegzetessége
ugyanis közvetlenül összefügg az irodalmi és filozófiai érdeklõdés közelségével.
Az elsõ elképzelés szerint a mûvészetnek döntõen filozófiai funkciója van,
míg a második, egyúttal az elsõvel szorosan összefüggõ gondolat szerint, az
írás formája is – amelyben e filozófia kibontakozik majd publikálásra kerül
– filozófiailag meghatározó jelentõséggel bír.5

A következõkben – hogy bemutathassam a német kora romantika szub-
jektumfelfogásának jellemzõit és jellegzetes kantiánus vonásait – elõször
azokat a német idealizmusban végbemenõ centrális változásokat tekintem
át, amelyek a romantikára hatással voltak. Ezt követõen Novalis Fichte-
kritikáját és a szubjektivitás problémájának Novalis általi újrafogalmazását
vizsgálom, amely szoros összefüggésben áll a romantika abszolútumkon-
cepciójának megalapozásával és egyúttal az alaptétel-filozófiával történõ sza-
kítással. A dolgozat harmadik része „közjáték”, amely az elõzõ két szakasz
technikai, szisztematikus filozófiai elemzése számára kíván szélesebb kul-
turális kontextust teremteni. Ezután részletesen foglalkozom Schlegel kon-
cepciójával, megvizsgálva, milyen különleges módon hosszabbítja meg és
módosítja Novalis munkásságát, különös tekintettel az iróniára. A befejezõ

5 Jelen dolgozat elsõsorban Novalis és Schlegel elképzeléseire fókuszál, és a szubjek-
tivitásról alkotott koncepciókra korlátozódik, melyek minden bizonnyal a jénai romantika
legjelentõsebb filozófiai hozományának számítanak. Nem méltatom Friedrich Hölderlin
jelentõségét, akinek nézetei a jénai filozófiai szcénától függetlenül fejlõdtek ki (bár legalább
egy alkalommal találkozott Schlegellel és Novalisszal közös barátjuk, Immanuel Nietham-
mer otthonában, aki a német idealizmus Kant utáni fejlõdésének jelentõs alakja volt.) Höl-
derlin nézeteit és a közvetlen intellektuális kontextust illetõen lásd Dieter Henrich, Der
Grund im Bewußsein: Untersuchungen zu Hölderlins Denken (1794–1795) (Stuttgart, Klett-
Cotta, 1992.) címû habilitációs írását. Továbbá hangsúlyozom, hogy kizárólag Novalis és
Schlegel 1800-as és azt megelõzõ nézeteit vizsgálom, azt az idõszakot, amelyben a
legérdekeltebbek voltak a kanti kritikai gondolkodás általuk legfontosabbnak vélt hagyaté-
kának továbbgondolásában. Novalis 1801-ben meghalt, és ezt követõen Schlegel gon-
dolkozásában jelentõs változás ment végbe, filozófiailag, politikailag és vallásilag jóval
konzervatívabbá vált, mint ahogy az korábban a német romantika általános vonulatára
jellemzõ volt.



passim128 FRED RUSH

rész a jénai romantika hegeli recepcióját tárgyalja, középpontjában a Schle-
gelhez fûzõdõ viszony kérdésével.

Kant, Reinhold, Fichte

A német filozófia horizontja a késõ 18. században meglehetõsen változatos
volt, egyidejûleg megtalálhatóak benne prekanitánusok, Kant követõi és
posztkantiánus gondolkodók is. Valamelyest leegyszerûsítve azt mondhatjuk,
hogy a kritikai filozófia a reakciók négy típusát váltotta ki: (1) az Eberhard
és Mendelssohn által képviselt törekvést, amely a leibnizi–wolffi metafizika
újbóli visszaállítására irányult; (2) Locke követõinek gondolatait, melyek
szerint Kant csupán megismétli Berkeley inkoherens empirikus idealizmusát;
(3) felvilágosodás ellenes reakciókat, melyek vagy a kulcsfontosságú kanti
doktrínák következetlenségeire, például „a magában való dolog” gondolatára
(Jacobi, Salomon Maimon), vagy a nyelvnek a megismerés folyamatában
játszott szerepére vonatkozó helytelen kanti nézetekre (Hamann és Herder)
összpontosítottak; és végül (4) azoknak a gondolkodóknak törekvéseit, akik
a kritikai filozófia híveinek tekintették önmagukat. Ez utóbbi csoport egyrészt
(4a) olyan filozófusokra oszlik, akik arra törekedtek, hogy Kant filozófiáját a
lehetõ legteljesebb szöveghûséggel terjesszék, másrészt (4b) olyanokra, akik
saját feladatuknak tekintették Kant kopernikuszi forradalmának megszi-
lárdítását és betetõzését. A két csoport Fichte elhíresült kifejezése nyomán a
„betû” vagy a „szellem” szerinti kantiánusokként vált közismertté.6 Az elsõ
táborba tartozott például a lojális Beck, míg a másodikba a lázadó Fichte.7

A jénai romantikusok filozófiai nézeteinek tárgyalását K. L. Reinhold
gondolatainak vizsgálatával kell kezdenünk, aki rövid idõ alatt Kant „betû

6 „Ueber Geist und Buchstab in der Philosophie in einer Reihe von Briefen”, in H.
Fichte (szerk.) Johann Gottlieb Fichtes sämmtliche Werke, (Berlin, Veit, 1845–6. 1. kiadás,)
VIII. 270–300. o.

7 Kant és hû szövetségesei keményen küzdöttek, hogy a transzcendentális idealizmust
megvédjék a racionalista ellentámadásokkal – valamint az olyan „barátságosnak” mutatkozó
irányzatok torzításaival szemben, amelyek Kant szerint a tiszta ész jogosult szerepkörét
illetõen valójában nem osztoztak elõfeltevéseiben. Kant ellenszenve a recepció második
hullámával szemben Fichtének címzett 1799. augusztus 7-i „nyílt levelében” érte el
tetõpontját, amelyet az Intelligenzblatt der allgemeinen Litteratur 1799. augusztus 8-i számában
(AA, XII. 370. sk. o.) publikált. A tiszta ész kritikájából származó idézetek a megszokott A/
B formátumot követik az elsõ és a második kiadásra utalva. Minden egyéb Kant idézethez
lásd: Kants gesammelte Schriften, szerk. Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaf-
ten (Berlin, de Gruyter, 1902–) [= AA].



XV. 1. (2013) 129Irónia és romantikus szubjektivitás

szerinti” olvasatától annak „szellem szerinti” értelmezésére tért át. A jénai
romantika számára nagy jelentõséggel bír Reinholdnak a tudatra vonatkozó
kanti elgondolásokat illetõ kritikája és azok tökéletesítésére irányuló kísér-
lete.8 Mindez elválaszthatatlan Reinhold nagy hatású felismerésétõl, miszerint
a kanti filozófia önmagában még nem kellõen szisztematikus, és végered-
ményben ez sarkallja monisztikus filozófiai alapvetésének kidolgozására,
középpontban a szubjektivitás természetének vizsgálatával.9 Reinhold elége-
detlenségének oka, hogy Kant képtelen volt az elme különféle képességeit
egyetlen közös alapból levezetni.10 Úgy vélte, Kant ennek hiányában csupán
empirikusan tételezi fel a képességek önállóságát, és pusztán egy megkonst-

8 A Kantnak címzett reinholdi válasz sokkal összetettebb, semhogy e fejezetben be-
mutathatnám. Reinhold is osztotta (a Kantot követõ valamennyi idealistával karöltve) Jacobi
híres kritikáját a magában való dolog fogalmának inkoherenciájáról. Jacobi szerint a magában
való dolog azért inkoherens, mivel szigorúan véve – ha a kritikai filozófia határain belül
maradunk – elgondolhatatlan. A magában való dolgok – az általános értelmezés szerint –
nem reprezentálhatóak, nem alkothatunk róluk képzeteket, és ebbõl adódóan értelmezhe-
tetlenek. E nézet azonban támadható; fenntartható ugyanis egy olyan elképzelés is Kant
alapján, mely szerint a magában való dolog reprezentálható, még akkor is, ha nem lehet
róla tudásunk. E felfogás szerint a kategóriák – rendezetlenségük és sematizálatlanságuk
ellenére is – lehetõvé teszik az elgondolását, vagyis a magában való dolog olyan képzetét,
melynek érzéki feltételei transzcendensek. Röviden tehát a magában való dolgokról nem
lehet tudásunk, mivel nem válhatnak megismerésünk tárgyává. De tudjuk, hogy léteznek,
és legalább negatív leírást adhatunk róluk – vagyis nem tér-idõbeliek, hanem csak viszony-
lagos tulajdonságokkal rendelkeznek stb. Jacobi ellenvetéseinek változatai a mai napig fel-
bukkannak, a legismertebb Peter Strawson, The Bounds of Sense (London, Methuen, 1966.)
c. munkájának IV. részében. [Magyarul: Peter Strawson, Az érzékelés és a jelentés határai:
értekezés Kant A tiszta ész kritikája címû mûvérõl, Budapest, Osiris, 2000. Fordította Orosz
István.] Az újabb ellenvetések közül lásd még a John McDowell Strawson hatásának nyo-
mait is magán viselõ írását: Mind and World (Cambridge MA, Harvard University Press,
1994.), illetve A. W. Moore, Points of View, (Oxford, Oxford University Press, 1997.), 119–120. o.

9 A kanti filozófia megalapozatlanságára vonatkozó kritika egyfajta közhely a Kant
utáni idealisták körében, mely számtalan formát öltött. A képességek önállóságának vitat-
hatósága mellett azonban más ellenvetések is felmerültek, melyek például az elméleti és a
gyakorlati ész (Fichte), az elméleti és racionális szubjektivitás (Schiller) és a kategóriák rend-
szerének (Hegel) egységét találták problematikusnak. Az ellenvetések hátterében az a gon-
dolat húzódik meg, mely szerint Kant filozófiája még mindig támadási felületet hagy a
különféle szkeptikus kifogásoknak. A Kant utáni idealizmus ezen aspektusának legkifino-
multabb vizsgálata Paul Franks, All or Nothing: Skepticism, Transcendental Arguments, and
Systematicity in German Idealism (Cambridge MA, Harvard University Press, 2005.) címû
munkájában található. A szkepticizmus jelentõségét Hegel számára Michael Forster vizs-
gálta Hegel and Scepticism (Cambridge MA, Harvard University Press, 1992.) címû kiváló
írásában.

10 Bár Kant soha nem állította, hogy felfedezett volna egy ilyen képességet, vannak
olyan passzusok az írásaiban, melyek ösztönözhették egy „közös alap” keresését. Fontos
már az elején megjegyezni, mennyire nem kantiánus az az elképzelés, miszerint egy ilyen



passim130 FRED RUSH

ruált, de ténylegesen nem egységes szubjektumot mutat be. Kant tézise,
mely szerint a képességek a megismerésben játszott szerepük alapján
alapvetõen különböznek egymástól, mind ismeretelméletének, mind pedig
a racionalizmust és az empirizmust elmarasztaló kritikájának központi ele-
me; mindazonáltal Reinhold úgy vélte, hogy a parttalan szkepticizmust
legyõzõ kritikai filozófia sokkal szigorúbb szisztematikusságot igényel, mely-
hez hozzá tartozik a kanti képességek és a mûködésüket meghatározó sza-
bályok egyetlen képességre, egyetlen önevidens alaptételre (Grundsatz) való
redukciója, amelybõl aztán a gondolkodás minden további szabálya leve-
zethetõ. Reinhold ennek jegyében dolgozta ki monisztikus elméletét, az ún.
„alaptétel-filozófiát”.

Reinhold a képzetre (Vorstellung) építette alapelvét, melynek elfogadása
egyaránt szükséges a tudat és a tapasztalat megalapozásához. Ezen elv alap-
ján a tudatnak szükségszerûen különbséget kell tennie (1) önmaga, (2) a puszta
tárgy, (3) a képzet és (4) a képzetnek a szubjektumhoz és az objektumhoz
fûzõdõ viszonya között. Az (1)–(3) szerint a tudattal rendelkezõ szubjektum
különbséget tesz önmaga, a tárgytudat, valamint a képzet között, amely saját
tudatának tárgya. A (4) alapján, bár megkülönbözteti magát az objektumtól
és annak képzetétõl, ennek ellenére a szubjektum úgy tekinti a képzetre,
mint önmagához tartozóra és ugyanakkor mint az objektumra vonatkozóra.11

„közös alap” valaha is felfedezhetõ lenne. Ez kitûnik az alábbi passzus közelebbi elemzésébõl,
melyet gyakran idéznek Kant olyan elõfeltevéseként, mely szerint elvileg egy ilyen alap
felfedezhetõ volna: az elsõ Kritika bevezetésének VII. szakaszában Kant azt állítja, egy ef-
féle közös alap „ismeretlen számunkra” (uns unbekannt) A 15 / B 29. Valóban e megfogal-
mazás tehát nem zárja ki a közös alap felfedezésének lehetõségét, ahhoz, hogy Kant
egyértelmûen ezt tegye, azt kellett volna írnia, „megismerhetetlen”; de abból, hogy valami
nem ismert, még nem következik, hogy megismerhetõ. Rengeteg dolog ismeretlen szá-
munkra, és elképzelhetõ, hogy az is marad, akárhogy is törekszünk a megismerésére. Em-
líthetnénk a kritikai filozófia egyik végsõ formuláját, melyben Kant a dolgokat „két világ”,
az intelligíbilis és a szenzibilis világ polgáraiként mutatja fel. E kettõsség „mélyebb” szinten
azonban összeegyeztethetetlen, és feszültségeket okozhat az életben. A rendelkezésre álló
bizonyítékok alapján azt lehet mondani, Kant meggyõzõdése szerint a szubjektivitás alapvetõ
konstrukciójának valódi és teljes elemzését adta, és nem értett volna egyet egy olyan érveléssel,
mely – miközben implicit módon támadólag lép fel – a „közös alapot” a kanti program
részévé kívánja alakítani, vagyis egy ilyen egység hiányát az elmélet hiányaként tünteti fel.
Egyáltalán nem valószínûtlen és semmi esetre sem ellentmondásos egy olyan elmélet, amely
végsõ soron különálló készségeket tulajdonít a szubjektumnak természetét vizsgálva, aho-
gyan ezt Kant elmélete teszi.

11 Beyträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen (Jena, Mauke, 1790.
I.), 167. o.: „a tudatban a szubjektum megkülönbözteti a képzetet a szubjektumtól és az
objektumtól és [a képzetet] mindkettõhöz kapcsolja.”



XV. 1. (2013) 131Irónia és romantikus szubjektivitás

Fichte szimpatizált Reinhold – a szubjektivitás alapjára vonatkozó kanti
koncepció megalapozatlanságáról és kidolgozatlanságáról vallott – nézeteivel,
és több érvet is átvett az általa felhozott ellenvetések közül. Mégis úgy gon-
dolta, a képzet reinholdi koncepciója nem kielégítõ. Ellentétük már korán,
Fichtének az 1792-ben G. E. Schulze könyvérõl „Aenesidemus” álnéven írt,
a könyvet méltató recenziójából nyilvánvalóvá vált.12 Schulze kritikája ugyanis
döntõen azt bizonyította, hogy a reinholdi tudattétel-koncepció végtelen
regresszióba fullad, ennek következtében pedig elveszti koherenciáját, vagyis
ilyen módon nem érheti el célját, hogy fundamentálissá váljon. Ha a kép-
zetalkotásnak feltétele, hogy a képzetet a szubjektumnak tulajdonítsuk, akkor
az önmagának-tulajdonítást végrehajtó szubjektumnak már egy elõzetes
képességgel kell rendelkeznie ahhoz, hogy önmagát mint képzetalkotó szub-
jektumot ismerje fel, vagyis valamiképpen már ismernie kell önnön szub-
jektivitását. Az efféle ön-tudatosság azonban nem értelmezhetõ a képzetalko-
tás meglévõ koncepciójának fogalmi keretei között, hiszen ez önmaga eltár-
gyiasító szemléletét követelné meg a szubjektumtól, de ami lehetõvé tenné,
hogy önmaga tárgyává válhasson, ismét egy másik szubjektumot feltételezne,
és így tovább.13 Schulze szerint mindebbõl az a szkeptikus következmény
adódik, hogy a kantianizmus mint a tudat elmélete kudarcra ítéltetett. Nem
juthat más konklúzióra, hiszen osztja Reinhold Kant ismeretelméletének
alapvetõ komponenseire vonatkozó meggyõzõdéseit: (1) minden tudat rep-
rezentálható, és (2) valamennyi képzet rendelkezik reflektív és reflexív tulaj-
donsággal. Schulze úgy vélte, sikerült megmutatnia, hogy a minden tudat
reprezentálhatóságára vonatkozó követelmény rejtett elõfeltevésen nyug-
szik, mégpedig egy reprezentálhatatlan alapállapotot feltételezõ elkö-
telezõdésen, amelyben a tudat közvetlenül önmagának tudata, és abban is
hitt, hogy Kant ismeretelméleti megfontolásai eleve kizárják az ismeretek

12 Aenesidemus, oder über die Fundamente der von dem Herrn Prof. Reinhold in Jena gelieferten
Elementar-Philosophie (Jena, 1792.).

13 Lásd Frederick Neuhouser, Fichte’s Theory of Subjectivity (Cambridge, Cambridge
University Press, 1990.), 69–70., 73. és 9. o.; az általános nézet világos kifejtéséhez: Cf.
Wayne Martin, Idealism and Objectivity: Understanding Fichte’s Jena Project (Stanford, Stan-
ford University Press, 1997.), 88. sk o. Dieter Henrich implicite megkérdõjelezi Reinhold
nézeteinek ezen rekonstrukcióját (akárcsak a saját korábbi interpretációját) Lásd „Origins
of the Theory of the Subject”, in A. Honneth – T. McCarthy – C. Offe et al. (szerk.) Philo-
sophical Interventions in the Unfinished Project of Enlightenment, (Cambridge MA, MIT Press,
1992.), 64–66. és 22. o. Lásd még Frank, All or Nothing, 4.4. §. Nem áll módomban e
helyütt áttekinteni az általános nézet helyességének komplex kérdéskörét.



passim132 FRED RUSH

ilyen elemének egyetlen szóba hozható jelöltjét, a hume-i benyomásokat.
Fichte mindazonáltal úgy vélte, a kritikai filozófián belül is rendelkezésre
állnak olyan források, melyek segítségével magyarázattal szolgálhat egy
ilyen fajta reprezentálhatatlan tudatosságra.14 Fichte – az általa Kantnak
tulajdonított koncepció alapján – kísérletet tesz a regresszió megfékezésére
és egyúttal a tárgytudat egységes alapjának létrehozására, – azzal érvelve,
hogy a szubjektum (az „Én”) közvetlen, nem-reflektív öntudattal rendel-
kezik. Fichte öntételezésrõl szóló elmélete, a Tathandlung és az intellektuá-
lis szemlélet fogalmai valamennyien ezen aktivitás értelmezésének ma-
gyarázatkísérletei.15

Nem ez a megfelelõ hely arra, hogy megpróbáljam részletesen megma-
gyarázni Fichtének e magától értetõdõ, implicit pre-reflektív tudatosságra
vonatkozó különféle értelmezéseit. Nagyjából azt mondhatjuk, hogy az in-
tellektuális intuíció Fichte számára két értelemben is „pre-reflektív”. Elõször
is transzcendentális követelmény, a reflexió, a gondolkodás lehetõségfeltétele
és logikailag megelõzi azt. Másodszor olyan aktivitás, amelybõl az elme ref-
lektív állapotai erednek, miközben õ maga, mint aktivitás nem rendelkezik
reflektív struktúrával. Természetesen az aktivitás megértésének egyetlen le-
hetséges módja reflektív – miközben az éppen bennünk zajló aktivitást igyek-
szünk megragadni, egy ettõl teljesen idegen reflektív, fogalmi apparátust
veszünk igénybe. Egyszerûen fogalmazva, az állapot közvetlenségét és imp-
licit jellegét sosem lehet megragadni azáltal, hogy közvetlenként vagy magától
értetõdõként ábrázoljuk azt. A biztos, megalapozott tudás más jellegû – nem
propozicionális, nem készség – amennyiben tudás egyáltalán.

14 Heinrich ezt Fichténél „eredeti belátásnak” nevezi. Lásd „Fichtes ursprüngliche Ein-
sicht”, in D. Henrich – H. Wagner (szerk.) Subjektivität und Metaphysik, (Frankfurt am
Main, Klostermann, 1966.), 188–232. o.

15 A gondolat az elsõ Kritikából származik, de nincs jelen Kant intellektuális szem-
léletrõl alkotott elképzelésében. Fichte intellektuális szemléletrõl alkotott koncepciójának
közvetlen megfelelõje Kantnál a transzcendentális egység appercepciójában található, ahol
Kant a nem-képzetszerû, közvetlen tudatosulás állapotainak kérdését tárgyalja annak
fényében, ahogy valaki az „[én] gondolom” értelmében tudattal bír és annak is tudatában
van, hogy a gondolat tartalma önmagához tartozik. Kant híres megállapítása, miszerint az
„[én] gondolom” nem egy introspekcióra képes én vagy lélek képzete, hanem gondolatok
szintézis útján létrejövõ logikai egysége. (B 132) Azt is sugallja azonban, hogy a gondolkodás
mint olyan során, közvetlenül tudatában vagyunk „létezésünknek” vagy a gondolkodás
tevékenységének, röviden, a gondolkodás spontaneitásának. (B 157–158.)



XV. 1. (2013) 133Irónia és romantikus szubjektivitás

Novalis, avagy az érzés

A kör, amely a Schlegel fivérek köré összpontosult, az 1796–1798 közötti
években egyesült Jénában, ahol a filozófiakatedrát ekkoriban a népsze-
rûségének csúcsán álló Fichte foglalta el. Fichte törekvéseit, hogy Kant kri-
tikai filozófiáját egy alaptétel felállításával tovább szisztematizálja, a jénai
kör tagjai kezdettõl fogva elhibázottnak tekintették.16 Az elutasítás lényegében
kanti okokból következett be, ugyanis a kör tagjai nem találták eléggé „kri-
tikainak” Fichte elgondolásait arra vonatkozóan, hogy mi is várható egy kel-
lõen megalapozott filozófiai rendszertõl. A kanti kritika többek között magában
foglalja az ész önkorlátozását és a dialektikus illúzió maradandó jellegének
felismerését.17 Ez az önkorlátozás szabja meg Kant számára azt a szisztema-
tikusságot, amelyet a kellõen kritikai filozófia igénybe vehet. A filozófia ilyen
rendszere vagy formája a racionalista vagy a fichtei elvárások értelmében vett
tökéletes szisztematikusság látszólagos kidolgozottságának mértékét nem
érheti el, pusztán azért, mert egy ilyen típusú szisztematikusság nem állhat
rendelkezésre, amennyiben a kritika valóban a helyén van.18 Így Kant filozó-
fiájának azon vonása, mely sok Kant utáni idealistát aggodalommal töltött el
– azon elgondolás ugyanis, hogy a rendszer még „nincs teljesen kész” és csupán
közvetítõ princípiumok szükségesek a kellõ szisztematikusság eléréséhez –
cseppet sem okozott csalódást Novalis vagy Schlegel számára. A Kant utáni
német idealizmus monisztikus megalapozási kísérleteinek hullámaival szem-
ben a Jénai kör képviselõi határozottan alaptétel-ellenesek voltak.19

16 Tény, hogy a jénai kör alakulásának idején August Wilhelm Rehbergnek valamint
Niethammernek köszönhetõen jelen volt egy hasonló reakció Reinhold alaptétel-filozófiájával
szemben. Lásd Frank, „Vorlesungen”, in Uõ. Unendliche Annäherung, XIII–XV. o.

17 Ahogy Hans Vaihinger elsõként jegyzi meg: a „tiszta ész kritikáját” kétféleképpen
kell érteni: egyszerre genitivus subiectivusként és obiectivusként: a kritikát a tiszta ész végzi és
a kritika tárgya maga a tiszta ész. Commentar zur Kants Kritik der reinen Vernunft (Stuttgart,
Spemann, 1881.) I. 117–120. o.

18 Kant abbéli meggyõzõdése, hogy nézeteit tökéletesen szisztematikus módon
prezentálta, jól látható 1787-es Reinholdhoz írt levelébõl, melyben a harmadik Kritikát a
rendszer betetõzõjeként említi (AA, X. 513–515. o.). Kantiánus perspektívából az az ál-
láspont, mely a dualizmus jelenlétébõl a szisztematikusság hiányára következtet, elhibá-
zott. Kant számára a rendszer megõrzi a harmóniát a véges természetünkre vonatkozó két
ellentétes aspektus között, anélkül, hogy megkövetelné az egységüket.

19 Kant filozófiájának másik jellemzõje, mely magában foglalja a filozófia hiányzó
formájára és feladatára irányuló kérdést – Kant ragaszkodása ahhoz, hogy a filozófia meg-



passim134 FRED RUSH

Novalis élen járt a Fichte alaptételével szemben támasztott ellenvetések
tekintetében, a késõbb Fichte-Studien címen ismertté váló 1795–96-os fel-
jegyzéseiben Fichte nézeteinek részletes elemzését és kritikáját dolgozta ki.
Novalis abban egyetért Fichtével, hogy Reinhold tévedett, amikor azt állí-
totta, hogy a szubjektivitás alapja a képzetalkotó tudat és annak tárgya köz-
ti reflektív viszony: az érv, mellyel Novalis ezt az álláspontot alátámasztja,
csak egyike a Fichte által elõrebocsátott és az Aenesidemus-recenzióban is
fellelhetõ ellenvetéseknek, nevezetesen, hogy a reflexióról alkotott koncepció
alapján problémássá válik a szubjektum és az objektum közötti megkülön-
böztetés. Novalis abban is egyetért Fichtével, hogy a szubjektum aktivi-
tásának alapvetõ formája a közvetlen öntudattal rendelkezés. Fichte nézeteivel
kapcsolatban máshol van a probléma: abban az elképzelésben ugyanis,
miszerint a szubjektum önmagával való közvetlen kapcsolata megismerõ
karakterrel bír, amely lehetõséget nyújt arra, hogy a tudás deduktív alapja-
ként szolgáljon. Novalis azt állítja, hogy Fichte makacsul megfelelteti az
„Én” közvetlen öntudattal rendelkezését egy olyan állapotnak, amely
kizárólag a reflexió sajátja. Ha azonban az Én közvetlen öntudata nem kép-
zelhetõ el reflektív módon, akkor az Én nem lehet valami, aminek közvetlenül
tudatában lehetünk. Mert valaminek csak akkor lehetünk tudatában, hall-

felelõ formája az, amelyik érveket szolgáltat az olyan feltételezések szükségszerûségével
kapcsolatban, amelyek megkövetelik, hogy magyarázatot találjunk bizonyos elõzetesen adott
„tényekre”, vagyis a tapasztalatra –, hozzájárult a jénai romantika kifejlõdéséhez. Nietham-
mer Kant-értelmezése itt különösen meghatározó. Niethammer a korban uralkodó nézettel
szemben amellett érvelt, hogy Kant nem bizonyította a tapasztalat lehetségességét. Ehe-
lyett transzcendentális érvelés útján elõfeltételezi a tapasztalat valósságát, majd regresszív
érvelés révén a tapasztalat szükségszerû feltételeibõl következtet annak valóságosságára.
Kant vállalkozásának ilyen értelmezésében a radikális szkepticizmus problémája elesik (le-
galábbis néhány hajthatatlannak tûnõ formájában). Lásd Karl Ameriks, Kant and the Fate of
Autonomy (New York, Cambridge University Press, 2000.), 64–66. o. Végül sem Novalis
sem Schlegel nem fogadta el Niethammer „common sense” filozófiáját, azzal érvelve, hogy
Fichtének igaza volt, amikor ezen a területen keresett bizonyítékokat. Lásd pl. Philosophische
Lehrjahre, 25. 1796–1797, KFSA, XVIII. 21. o. E. Behler – J. Anstett – H. Eichner et al.
(szerk.) Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe, (Paderborn, Schöningh, 1958B.) [= KFSA] kötet
és oldalszámozásának megfelelõen idézzük. A fragmentumok a saját számozásuk alapján is
szerepelnek és a következõ rövidítéseket követik: „AFr.” = Athenäum-Fragment, „LFr.” =
Lyceum-Fragment, „I.” = Ideen. [Magyarul: August Wilhelm Schlegel – Friedrich Schlegel,
Válogatott esztétikai írások, Budapest, Gondolat, 1980. Fordította Bendl Júlia és Tandori
Dezsõ. A továbbiakban a fragmentumokat az alábbi módon idézzük számozásuk és a ma-
gyar kiadás oldalszámai alapján: „Athenäum-töredékek”, „Kritikai töredékek”, „Eszmék”.]
Niethammer kritikájának jelentõsége a romantikusok számára abban az egyszerû tényben
rejlik, hogy mérsékli a szisztematikusság igényét – hangsúlyozza Ameriks.



XV. 1. (2013) 135Irónia és romantikus szubjektivitás

gatólagosan vagy más módon, ha tudatunk tárgyává válhat, és mindez az
Énre is érvényes. Röviden, ha az efféle ismerettel rendelkezés közvetlen,
amiképpen Fichte ragaszkodik ehhez, akkor nem lehet tudatos. Ugyanak-
kor, ha nem lehet tudatos, sem intellektuálisan, se bármi más módon nem
rendelkezhetünk közvetlen tudatával.20 Az alapot legfeljebb közvetve ta-
pasztalhatjuk meg az érzésen (Gefühl) keresztül, amelyhez Novalis az is-
meretelméleti „nem-tudás” (Nicht-Wissen) vagy a „hit” (Glauben) állapotát
rendeli.21 A szubjektivitás gyökeréhez mint hithez való hozzáférés gondo-
latával Novalis azt a tényt igyekszik rögzíteni, hogy az effajta alapról sosem
lehet tudomásunk, és hogy egy koherenciára törekvõ tudat mégis kénytelen
erre támaszkodni, és megismerhetetlen alaptételként rögzíteni azt. Az
általános ismeretelméleti háttér figyelembevételével válik csak érthetõvé a
kifejezés, melyet Novalis használ, amellyel erre a végsõ alapra utal, a
„feltétlenre” (das Unbedingte). Az unbedingt jelentése feltétlen, emellett No-
valis kihasználja a szerinte a szó fõnévi gyökerének tekinthetõ Ding („dolog”)
szó többletjelentését, amelybõl a melléknév származik. Az unbedingt ennél-
fogva a „dolog-nélkülit” is jelenti, vagyis a bármiféle meghatározottság ál-
tali megtapasztalhatatlant.22

Novalis érve lényegében kantiánus, azt állítja, a szubjektivitás õsere-
deti, nem-reflektív állapota, ahonnan a tudat egyéb formái erednek, sosem
válhat objektummá. A filozófia nem sok mindent képes elérni a reflexión
áthatolva, mivel par excellence a reflexió birodalma. Ezért írja Novalis, hogy a
filozófia, bevezetve az érzés kiemelkedõen fontos koncepcióját, jelezheti a
gondolkozás határait – a filozófia – hatását tekintve a reflexió önkritikájának
eredménye. Kritikájában kimutatja, hogy a reflexió lehetõségfeltételeinek
alapja rekonstruálhatatlan, ezáltal felismeri a reflexív gondolkodás határait.
Novalis ugyanakkor nem gondolja, hogy a reflexív gondolkodás önnön ere-
detéhez való hozzáférésének tagadása egyúttal azt is kizárná, hogy a szub-
jektivitás alapjának a szubjektivitásra vonatkozó tapasztalatunkhoz fûzõdõ

20 Lásd Fichte-Studien [= FS, a paragrafus számok alapján] FS, I.16. §. A Novalis idézetek
a R. Samuel, H. – J. Mähl – G. Schutz (szerk.) Novalis Schriften, (Stuttgart, Kohlhammer,
1960–1988.) [= NS] kötet és oldalszámozását követik. NS, II. 114. o. ahol Novalis arról ír,
hogy a legjobb esetben az intellektuális szemlélet lesz az elmélkedés határának megjelenítõje.

21 FS, I. 15–22. és 32–43. §.; (NS, II. 113–120. és 126–133. o.)
22 Lásd különösen: „Blüthenstaub”, 1. fr., in NS, II. 413. o.: „Wir suchen überall das

Unbedingte, und finden immer nur Dinge.” („Mindenütt a feltétlent [Das Unbedingte] ke-
ressük, és mindig csak dolgokat [Dinge] találunk.” Novalis, „Virágpor”, Mûhely, 1997. 2.
16. o. Fordította Weiss János.)



passim136 FRED RUSH

kapcsolatáról mondhassunk valamit. Abból a ténybõl, hogy az ember az Én
közvetlen öntudatáról csupán érzésekkel rendelkezhet, Novalis megállapít-
ja, hogy az Énnek a tudat számára a datum állapotával kell bírnia és nem,
amiképpen Fichte érvelt, a factuméval. A késõbbiekben Novalis amellett érvel,
hogy mivel minden érzés passzív, ebbõl adódóan valamiféle aktívból kell
fakadnia, az Énnek tehát aktívnak kell lennie (idõnként „spontánnak” neve-
zi).23 Eddig juthat el a filozófia, és ami talán a legfontosabb, ilyen messzire
csakis a tudat lehetõségfeltételeinek transzcendentális regressziója révén juthat
el. A többi a mûvészetre marad, kiváltképp a poézisre.

Közjáték

A német kora romantika történelmi jelentõségét gyakran azon terminusok
mentén ragadják meg, melyekkel a felvilágosodás természetbõl való „kiáb-
rándulására” vonatkozó kritikáját megfogalmazta. Nagyjából Bacontól és
Galileitõl kezdõdõen a természet vizsgálatában és megértésében egyre meg-
határozóbbá vált az az elképzelés, hogy a természet alapstruktúrájáról szer-
zett tudás anélkül is lehetséges, hogy azt egy isteni akarat alkotásaként
feltételeznénk. A világ nem-naturalista jellemzõi fokozatosan a gondolkodó
szubjektum struktúrájába vándoroltak át, olyannyira, hogy Kant idejére e
nem-naturalista elem minimálisra zsugorodott: a magában való dolog
ideájára, egy, a tapasztalat apparátusától függetlenként elgondolt absztrakt
dolog ideájára. A természet ilyen honosítása az etikai élet radikális újragon-
dolásával párosult, középpontjában a racionális autonómia ideájával, ami
pedig a vallásos tapasztalathoz való fordulást teszi szükségtelenné.

De a történet, mint már említettük, messzemenõen hiányos, az isteni
jelleg, melyet egykor a természetnek tulajdonítottak – azt mondhatnánk,
az impulzus, hogy a világban efféle isteni jelleget feltételezzünk – nem tûnt
el csak úgy, hanem az esztétikai szférába transzponálódott. Ismételten Kant
válik e varázslatos folyamat egyik fázisának összegzõjévé, egyúttal egy új,
„esztétikai teodícea” megalapozójává.24 Meglepõ, ahogy Kant beemeli filozó-
fiájába az általa „dogmatikusnak” nevezett metafizika azon elemeit, amely-

23 FS, I. 15. és 17. §.; (NS, II. 113. és 115. o.)
24 Az esztétikai teodícea koncepciójához lásd: Raymond Geuss, „Art and Theodicy”, in

Uõ. Morality, Culture, and History: Essays in German Philosophy (Cambridge and New York,
Cambridge University Press, 1999.), 78–115. o.



XV. 1. (2013) 137Irónia és romantikus szubjektivitás

ek már elõzetes elképzelésekkel szolgáltak a természetrõl, amelynek (rész-
ben) csodálatra méltó szabályozó elvei lehetõvé teszik annak teleologikus
szemléletét. Ezért válhat a tapasztalat egyik fõ meghatározójává a kizárólag
a célszerûség által meghatározott esztétika; Kant a szépséget nem fogalmi
természetû entitásként, hanem a képzelõerõ tiszta szintézisének szabadsága
és az érzékelés tárgyai közötti célszerû harmóniaként értelmezi. Ugyanis a
természet célszerûségére vonatkozó ítéletek a priori elve válik az ítélõ képesség
normatív alapjává, és ezzel Kant áthidalja a kauzalitás elve által korlátozott
elméleti ész szférája és a természettõl független erkölcsi törvény tartománya
közötti „nagy szakadékot”.25

A súly, melyet esztétikájában a természeti szépségnek tulajdonít, Kan-
tot azon törekvés korai képviselõjévé teszi, amely megkísérelte a természe-
tet a mûvészet által újra bûvkörébe vonni. A metafizikai fordulat döntõ
következményei esztétikájában is teljes egészében jelen vannak. Ezek közül
az elsõ az érzés filozófiai státuszának újragondolása. A nem-diszkurzív kép-
zet vagy az érzés közvetítõ ponttá válik a tárgy két radikálisan eltérõ as-
pektusa, a phaenomena és a noumena között. A természettõl való elfordulást
következményeként elõálló értelemvesztést követõen – nem véletlenül nevez-
te Moses Mendelssohn a Tiszta ész kritikájának szerzõjét a „mindent elpusz-
tító Kantnak” – az esztétika és az érzés reményt adtak a szubjektum egy-
ségének helyreállítására, vagyis egy olyan alap számára, mely által leküzd-
hetõ a természettõl való elidegenedés, és megalkotható egy olyan ideális
emberi közösség, amelyben a hajlam és az értelem harmóniában állnak. Schil-
ler Levelek az ember esztétikai nevelésérõl (1795) címû írásában jut talán a
leginkább kifejezése a melankolikus veszteség – a természettel és a szabad-
sággal való megbékélés reményének, amely egyúttal a mûvészettõl való
eltávolodást jelenti – gondolata, de említhetnénk Schelling 1800-as évek-
beli rendszerének utolsó szakaszait vagy az 1802-es jénai elõadásait a mûvészet
filozófiájáról.

A természet varázsának hordozójaként bevezetésre kerülõ esztétika egy
másodlagos jellegzetessége abban a módban áll, ahogy a mûvészet vissza-
tükrözi e varázst. A felvilágosodással járó deszakralizációra reagáló mûvészet
jelentõségét hangsúlyozó elméletek – melyek végszavukat Hegeltõl kapták,
itt elsõsorban Horkheimerre, Adornóra, Lukácsra és Charles Taylorra gon-

25 AA, 5. 176–178. o.; AA, 20. 246. sk. o.



passim138 FRED RUSH

dolok – kimutatták, hogy a mûvészet mintegy kompenzációként a természe-
tet újra a csodálat tárgyává teszi, méghozzá oly módon, hogy eközben mind-
kettõ egyaránt megõrzi a természet isteni jellegének, és a háttérbe kerülés-
bõl fakadó melankóliának gondolatát. E jelenség bemutatásának számtalan
lehetséges módja létezik, amelyet azonban ehelyütt képviselni szeretnék, az
a mûvészet anyagával, avagy az esztétikai tapasztalattal jóval általánosab-
ban foglalkozik. A modern paradigmában a természettõl való elidegenedés
a tapasztalat diszkurzív közvetíthetõségének követelményében nyer meg-
fogalmazást. A fogalmak elõírják, hogy a tárgyakat a hasonlóságukra való
tekintettel, nem pedig a szingularitásuk alapján gondoljuk el. A fogalom-
használat vezeti be a mi nézõpontjainkat a természetbe, bármilyen fogalom
bevezetése magában foglalja a világnak egy adott módon való szemléletét,
még akkor is, ha ennek érvénye bármikor vissza is vonható. A dolgokkal,
mint szingularitásokkal való találkozás lehetõsége azonban kizárt. Mivel a
dolgok nem foglalnak magukban fogalmak alá rendelhetõ értelmeket, a ter-
mészettel való találkozásban az esztétika sokkal szorosabb kapcsolatot tesz
lehetõvé a szubjektum és a dolgokban jelenvaló materiális elem között. A
gondolkodás történetében Kanttól kezdõdõen, majd Schelling, Hegel,
Heidegger, Benjamin és Adorno munkáiban a mûvészetet különálló szférának
tekintették, ahol (1) a természettel (beleértve az emberi természetet) a ko-
rábbi fogalmi kategorizálásból adódó elidegenedés nélkül is szembesülni le-
het, és (2) az emberi tevékenységet meghatározó formális képességek (nem
fogalmilag) általánosan és meghatározatlan módon továbbra is jelen van-
nak. A tartalom és a forma ilyen dichotómiája jellemzõ a mûvészi tevékeny-
ségre és a mûalkotások struktúrájára.26

Pontosan ezen a helyen bontja ki Novalis az érzés fogalmát, persze õ sem
tudja teljesen leküzdeni a természettel szembeni elidegenedést. Bizonyos
értelemben az érzés Novalis számára „tudás”, méghozzá a diszkurzívtól gyöke-
resen eltérõ módon megalapozott tudás, amely éppen hogy olyanfajta „ta-
pasztalatot” konstituál, mely – szerinte – egyáltalán lehetõvé teszi a disz-
kurzivitást. Ezen elgondolás kialakulásában két gondolat játszik szerepet,

26 Ezen elgondolás alapjául szolgáló általam ismert munkák: J. M. Bernstein, The Fate
of Art: Aesthetic Alienation from Kant to Derrida and Adorno (Cambridge, Polity Press, 1994.)
és Gregg Horowitz, Sustaining Loss: Art and Mournful Life (Stanford, Stanford University
Press, 2001.). Azon elgondolás részletes kritikáját, miszerint a mûvészetnek vállalnia kell
ezt a metafizikai terhet, lásd Jean-Marie Schaeffer, L’art de l’âge moderne: l’esthetique et la
philosophie de l’art du XVIIIe siècle à nos jours, (Paris, PUF, 1992.).



XV. 1. (2013) 139Irónia és romantikus szubjektivitás

egyrészt, hogy az igaz vagy a hamis meghatározásában valamiképpen az
érzésre kell támaszkodnunk, és másrészt, hogy a szubjektum többé-kevésbé
„megfelelõ módon ráhangolódhat” a természetre. Annak ellenére, hogy az
abszolútum megelõzi a róla alkotott összes lehetséges koncepciót, az érzés
abból fakadó „alkalmassága” folytán, hogy nem-diszkurzív továbbra is korlá-
tozhatja az abszolútum interpretációit vagy kifejezésmódjait. Egyértelmûnek
tûnik, hogy Novalis valami ehhez hasonló általános képet feltételez; nem
számít, milyen individualista nézõpontok lehetségesek az abszolútumra
vonatkozóan, ha kellõen érzékenyek vagyunk a „természetes szubjektivitás”-
ra, akkor összehangolódva közössé válhatunk benne. Úgy tûnik, Novalis
nem gondolja, hogy az abszolútum fogalmi megragadhatatlansága aláásná
a tapasztalat objektivitásának alapjaként való létjogosultságát. Tulajdonkép-
pen a Fichte-Studien egészében annak igazolására tesz kísérletet, hogy az általa
ordo inversus névvel illetett módszer miként feleltethetõ meg az értelem kan-
ti kategóriáinak és formáinak olyasfajta értelmezésének, amely összhangban
áll az abszolútum rögzítettségének és reflektív módon való megközelíthe-
tetlenségének kritériumaival. Az elért eredmények nem túl látványosak, de
az a tény, hogy Novalis nem gondolja, hogy a „helyes” intuíció olyannyira
aluldeterminálttá tenné a koncepcióját, hogy ne tehetne a diszkurzív ta-
pasztalatra vonatkozóan általános pozitív korlátozásokat, ismételten azt
mutatja, hogy Novalis egy általában véve kantiánus jellegû transzcendentá-
lis program elérésére törekszik: egyfajta kantianizmusra a magában való dolog
fogalmának radikalizálásával.

Friedrich Schlegel, avagy az irónia

Az idõ tájt, mikor Novalis Fichte filozófiájának tanulmányozásában merült
el, Schlegel az ókori klasszika intenzív kutatásával foglalkozott. Amiképpen
Winckelmann, Lessing és Schiller, úgy Schlegel is az antik és a modern
mûvészet és irodalom közti kapcsolat megértésén fáradozott.27 Schlegel érdek-
lõdése ezzel szemben nem kizárólag tudományos vagy irodalmi jellegû. An-
nak ellenére, hogy alapvetõen eltérõen vélekedtek a modernitás kihívásaira
adandó helyes választ illetõen, Schlegel – akárcsak Schiller – korának szín-

27 A „modern” kifejezést abban az értelemben használom, ahogy az „antik” és a „mo-
dern” mûvészet és kultúra relatív értékeirõl szóló késõ 17. és a korai 18. századi vitában
használatos volt.



passim140 FRED RUSH

terét a korábbi rend felbomlásaként diagnosztizálja, ami az orientáció újfaj-
ta lehetõségei által kihívás elé állítja a gondolkodást.

A görög kultúra természetére irányuló 18. és 19. századi német speku-
lációk többsége alapján az antik mûvészet a szubjektum és a közösség közti
csaknem teljes egységet fejezi ki; az antik mûvészet formája és tartalma nem
mutat lényeges eltérést aközött, ami van, és aminek lennie kellene. Ezzel
szemben a modern mûvészet a mûvészek aktív és konstitutív hozzájárulását
tükrözi, akik az örökül kapott formákból igyekeznek valami eredetit alkot-
ni, egyben az ideális és az aktuális, továbbá az individuális egzisztencia és a
társadalmi lét közötti távolságot is feldolgozva. A modern mûvészet e nézet
alapján természeténél fogva filozofikus, mivel reflektívnek kell lennie – meg
kell kísérelnie a normatív koherencia kiépítését egy olyan helyzetben, mely-
ben egy végsõ normatív struktúráról szóló elképzelés mélyen problematikussá
vált. Schlegel a mûvészet szerepérõl szóló elgondolásait a megtapasztalt
általános háttér ellenében, és egy kifejezetten reflexív mûvészet iránti szük-
ségletre tekintettel dolgozza ki. Elemzéseinek középpontjában két elgon-
dolás áll: az irónia, illetve a „töredékek” természete és jelentõsége.

Schlegel egyetért Novalisszal abban, hogy a szubjektivitás végsõ alapja a
gondolkodás számára örökre elérhetetlen, akárcsak a gondolat a fogalmak
számára az intuíciók sokféleségében való kibontakozása során. Novalisszal
együtt Schlegel is úgy véli, hogy a poézis képes arra, hogy ábrázolja azt,
amit a filozófiai gondolatmenetek elmulasztanak ábrázolni, ugyan nem magát
az abszolútumot, hanem csak annak megragadhatatlanságát. A poézis mind-
ezt töredezett jellegénél fogva, határozatlan tartalma és metaforikus szer-
kezete révén képes elérni – többre utalva, mint amit közvetlen jelentéseként
értelmezni lehet. Oly módon, hogy a költõi munka bemutatja a megadható
tartalmat, ám ugyanakkor azt is jelzi, hogy e tartalom nem fejezi ki kimerítõen
az abszolútumot. Ezen a módon jelzi a mûvészet a végsõ tartalom megra-
gadására irányuló emberi reflexió kudarcát, oly módon, hogy, miközben egy
alapvetõ kapcsolat révén párhuzamba állítja az ember diszkurzivitás által
korlátozott helyzetét a határtalan természettel, amely mint olyan soha nem
ismerhetõ meg, egyúttal rámutat az erre irányuló törekvésére.28 Döntõen az
e szituáció kifejtésére tett kísérletekben – amelyben az ember az abszolútum
megjelenítésére irányuló törekvésben formálja meg és fedezi fel magát – áll

28 Vö. „Eszmék”, 68. fr., in id. mû, 500. o. („I”, 69., in KFSA, II. 263. o.)



XV. 1. (2013) 141Irónia és romantikus szubjektivitás

a jénai kör irodalmi teljesítménye. Novalis Heinrich von Ofterdingen címû
regénye, amely az írás struktúráját fõhõsének egyre differenciáltabb, és az
ezoterikus tapasztalat felé irányuló fejlõdésében testesíti meg, példaértékû
ebbõl a szempontból.29

Valamennyi mûvészetben jelen van egyfajta határozatlanság vagy
„végtelen” jelleg, amely tükrözi az abszolútum reprezentációjára való képte-
lenségünket,30 de természetesen ez nem minden mûvészetben jut szándékos
kifejezésre. Néhány mûvészet nyíltan felhívja a figyelmet a benne rejlõ befe-
jezetlenségre és hiányra, míg mások kevésbé. A véges lények abszolútum-
hoz fûzõdõ kapcsolatának problémájára irányuló implicit és explicit mûvé-
szi kifejezésmódokat Schlegel egyaránt ironikusnak véli. Az irónia Schlegel
számára elsõsorban nem irodalmi eszköz vagy trópus; hanem valamely szöveg
vagy filozófiai pozíció általános, transzcendentálisan áthatott tulajdonsága.31

Valamennyi alkotás tartalommal bír, még ha az meghatározatlan is, és kife-
jezi azon belátásokat, érzéseket, hiedelmeket vagy filozófiai elõfeltevéseket,
amelyek iránt elkötelezte magát. Az alkotás affirmálja a benne kifejezett
szemléletet, és Schlegel ezt az állítást vagy elkötelezõdést az irónia két kom-
ponensének egyikeként kezeli. De Schlegel úgy véli, ha valaki kellõen kifi-

29 Míg Goethe Meistere a fiatalság kezdetleges és diffúz álmaiból fejlõdik a valódi világ
által felajánlott lehetõségek „mint olyanok” elfogadásáig, Novalis hõse a hagyományos min-
dennapi életbõl jut el egy olyan élethez, melyet áthatnak az önmagává válásának lehetõségei.

30 Vö. „Eszmék”, 95. fr., in id. mû, 504. o. („I”, 95., in KFSA, II. 265. o.)
31 A szókratészi dialektikát Schlegel saját iróniáról alkotott nézeteinek jelentõs elõz-

ményeként értelmezi. „Kritikai töredékek”, 26. és 42. fr., in id. mû, 216. és 219. o. („LFr.”,
26. és 42., in KFSA, II. 149. és 152. o.) A Schlegel gondolkodásában jelenlévõ szókratészi
elemeknek a tisztázása nagyon fontos eleme valamennyi, a romantikus iróniára irányuló
teljesebb elemzésnek, különösen a Schlegelt Hegelhez és Kierkegaardhoz kötõ szálak vizs-
gálatának. Nem remélhetem, hogy e tisztázásra itt sort keríthetek, de érdemes megemlíte-
ni, hogy a Schlegelre irányuló meghatározó dekonstrukciós értelmezések ezt gyakorta fi-
gyelmen kívül hagyják, és helyette az európai retorikus tradícióhoz fûzõdõ kapcsolatra fek-
tetnek hangsúlyt. Lásd pl. Paul de Man, „The Concept of Irony”, in Uõ. Aesthetic Ideology
(Minneapolis, University of Minnesota Press, 1996.), 163–184. o. [Magyarul: Paul de Man,
„Az irónia fogalma”, in Paul de Man, Esztétikai ideológia, Budapest, Janus/Osiris, 2000.
175–204. o Fordította Katona Gábor.] Ez nem jelenti azt, hogy Schlegel az iróniáról alko-
tott koncepcióját a retorikus hagyománytól elszigetelten fejlesztené ki. Schlegel különösen
érdeklõdött Quintilianus Institutio oratoria címû munkája iránt, amely óriási befolyással bírt
a 15–17. századi gondolkodásra, amikor is a helyes latin érvelés mintájává vált. Schlegel
számára döntõ, hogy Quintilianus írása nem pusztán stiláris útmutató, hanem általános
pedagógiai kerettel szolgál az élet helyes vezetésére – ebben a minõségében kifejezetten
elfordul Senecától és Lucanustól (azaz a nérói dekadenciától és hanyatlástól), és visszatér a
korábbi modellekhez (vagyis Ciceróhoz). Schlegel különösen érdeklõdik Isokrates iránt is,
akinek Panegyrikos címû munkája egyaránt nagy hatással volt Ciceróra és Quintilianusra.



passim142 FRED RUSH

nomult gondolkodással bír, fel fogja ismerni, hogy egyetlen kifejezés vagy
kifejezések semmiféle csoportja sem szolgálhat az expresszivitás alapjának
mértékéül – vannak más lehetséges módjai annak, ahogy a világ mások
számára jelenvaló lehet, olyan nézõpontokat juttatva érvényre, amelyek
eltérnek a sajátjaitól, mégis kifejezõbbek az abszolútumra tekintettel. Tulaj-
donképpen az abszolútum kifejezésének végtelen lehetõsége adott a világ-
nak mint létezõnek egy bizonyos módon történõ reprezentációja által. Ha
ennek tudatában vagyunk, észrevesszük, hogy az alkotás tényszerûen magában
foglalja, hogy mint mûalkotás rendelkezik egy bizonyos nézõponttal, és mûalko-
tásként csupán egyike a számos kísérletnek, melyek az abszolútum kifeje-
zésére irányulnak. Schlegel ezért úgy véli, hogy a mûalkotásban az abszolú-
tummal szembeni megfelelõ megismerõ beállítottság egyensúlyt teremt a
mûalkotással szembeni kritikus távolság és mondanivalójának elfogadása
között, ez lesz az irónia második eleme. Ilyenformán az irónia megköveteli a
mûalkotás perspektivikusságának átható és körültekintõ tudatosítását. Más
szóval, az irónia annak tudása, hogy a mûalkotások – a szó mindkét ér-
telmében – „részlegesek” – aki osztozik a mûalkotásokban foglalt és általuk
közölt mondanivaló igenlésében, , az hozzájuk képest részlegessé válik, és
felismeri, hogy a mûalkotások nem mások mint a világ parciális rep-
rezentációi. Az iróniában rejlõ feszültséget Schlegel többféle sémán keresz-
tül értelmezi, melyek közül kettõ mégis kiemelkedõ. Mindkettõt Fichtétõl
kölcsönzi. Az egyik leghíresebb leírásuk az ironikus ön-teremtés (Selbstschöp-
fung) és ön-pusztítás (Selbstvernichtung) közötti „ingadozás” vagy „lebegés”
(Schweben) gondolatát foglalja magában.32 A három elem alig különbözik
egymástól, így az ön-korlátozás (Selbstbeschränkung) medián kifejezésként is
hozzájuk adható.33 A romantikus poézis, és kiterjesztve a romantikus filozó-
fia „végtelen”, hiszen a lebegés állandó: a feszültség nem szûnik meg egyetlen
elem javára sem.

Amikor Schlegel azt írja, hogy az ironikus poézis „transzcendentális”,
„kritikus” vagy „a poézis poézise”, azt szeretné hangsúlyozni, hogy a poézis
magában foglal egyfajta állítást vagy nézetet és az állítás vagy a nézõpont

32 „Athenäum-töredékek”, 51. fr., in id. mû, 269. sk. o.; lásd még „Kritikai töredékek”,
37. és 48. fr., in id. mû, 218. és 221. o.; „Goethe Wilhelm Meisterérõl”, in id. mû, 248. sk.
o. („AFr.”, 51., in KFSA, II. 172. o.; lásd még „LFr”. 37. és 48., in KFSA, II. 151. és 153. o.;
„Über Goethes Meister”, in KFSA, II. 137. o.)

33 „Kritikai töredékek”, 28. fr., in id. mû, 216. o. („LFr.”, 28., in KFSA, II. 149. o.)



XV. 1. (2013) 143Irónia és romantikus szubjektivitás

alapjainak lehetõségét,34 ami „[a] teljes közlés feltétlensége és feltételessége,
lehetetlensége és szükségszerûsége közti feloldhatatlan harc érzését kelti”.35

Ezek nem csak a szó szoros értelemében vett „poézisre” korlátozott állítá-
sok. Schlegel kész kiterjeszteni mindezen „poétikus” követelményeket a filozó-
fiára, ezzel gazdagítva korai hitvallását, miszerint minden poézisnek filozó-
fiának kell lennie: minden filozófiának poézissé kell válnia. Schlegel érett
jénai írásainak idejére a „poézis” gyûjtõfogalommá válik, amely kiterjed a
lírai és az epikus költészetre, a regényekre, a festészetre, a zenére és a filozó-
fiára. Sõt, Schlegel azt állítja, hogy amit keres, az a poézis és a filozófia egye-
sítése,36 és ez a filozófia – és nem a poézis – lesz „az irónia tulajdonképpeni
hazája.”37

Bár Schlegel sosem használta ezt a fogalmat, az iróniát nemcsak lehet-
séges, de gyümölcsözõ is az idõközben ún. „perspektivizmus” néven ismert-
té vált koncepciók egy változataként értelmezni. Schlegel idõnkét úgy be-
szél a világ szemléletérõl, mint a különbözõ individuális nézõpontok válta-
kozásáról, ebben az értelemben tehát mindenkinek más perspektívái van-
nak a világra, sõt bármelyikünk más-más idõpontokban többféle pers-
pektívával is rendelkezhet. Ez látszólag megerõsíti azt az elfogadott nézetet,
mely szerint a romantika az elsõ személyû perspektívát mindenekfölött
magasztalja. Mivel bármely két személy perspektívái közti különbség leg-
gyakrabban az érzelmi tartalomban rejlik, ezzel tovább erõsödik egy másik,
a romantikával kapcsolatban elfogadott nézet, vagyis hogy egyfolytában az
érzéseken lovagol a kifejtés rovására. Schlegel ugyanakkor az élet olyan szink-
ronikus és diakronikus módjairól is beszél, melyekben eltérõ mértékben osz-
tozunk egymással. Ez felveti a fogalmi ellentétek érdekes kérdését, sõt az
alap- vagy alapvetõ fogalmak eltérése folytán, azt mondhatjuk, meglehetõsen
tág teret ad a világ megértésének különbözõ alternatívái számára.

Mi szükséges tehát az iróniához a másik perspektívák „felismeréséhez”?
Elegendõ felismerni azok lehetségességét, és ha igen, akkor mit jelent a „le-
hetségesség” ebben a kontextusban? Avagy az iróniában rejlõ távolságtartás
megköveteli az „eltérítést” vagy a „belépést” a másik perspektívákba az ab-

34 „Athenäum-töredékek”, 22. és 238. fr., in id. mû, 265. és 309. o. („AFr.”, 22. és
238., in KFSA, II. 169. és 204. o.)

35 „Kritikai töredékek”, 108. fr., in id. mû, 231. sk. o. („LFr.”, 108., in KFSA, II. 160. o.)
36 „Kritikai töredékek”, 115. fr., in id. mû, 233. o. („LFr.”, 115., in KFSA, II. 161. o.)
37 „Kritikai töredékek”, 42. fr., in id. mû, 219. sk. o. („LFr.”, 42., in KFSA, II. 152. o.)



passim144 FRED RUSH

szolútum kimondhatatlanságának elmélyítése értelemében? Úgy tûnhet,
Schlegel számára elegendõ, ha egy meglehetõsen formális felismeréssel ren-
delkezünk arra vonatkozóan, hogy az abszolútumról alkotott fogalmaink
soha nem lehetnek véglegesek. Éppen ezért konkrétan szükségtelen bármi-
lyen más egyedi és tényleges perspektívákról gondolkozni-; elegendõ annak
tudása, hogy vannak (kell, hogy legyenek) más lehetõségek. De jó okunk
van rá, hogy Schlegelt másként értelmezzük, miután gyakran arra ösztönzi
az olvasót, hogy legyen nyitott, és vizsgálja meg az abszolútum különbözõ
kifejezõdéseit. A Symphilosophie, az együttfilozofálás romantikus fogalma éppen
ezt követeli, nem csak a szövegek közös megalkotását. Természetesen az
intelmek és a buzdítások nem kötelezõ érvényûek, mégis amellett szeret-
nénk érvelni, hogy a további lehetséges perspektívák eltérítése (és nem csupán
az eltérítésük lehetõsége) az ironikus távolságtartás elõfeltétele. Arról van
szó egyfelõl, hogy kizárólag absztrakt módon elgondolni egy perspektívát –
mint egyet a temérdek lehetséges perspektíva közül – túl jelentéktelen és
elhanyagolható lenne ahhoz, hogy – más olyan lehetséges alternatívák mel-
lett, amelyek könnyedén azonosíthatók a „saját” perspektívával – motiválja
e perspektíva „valódiként” való kezelését.38 Másfelõl, mindennek befolyása
van az iróniában lévõ megerõsítés mértékére és szilárdságára, hiszen a meg-
erõsítés csak a távolságtartás által acélosodik meg – ami annyit jelent, hogy
az iróniában fellelhetõ két elem dialektikájában. Úgy tûnik, Schlegel Schle-
iermacherhez hasonlóan vélekedik a megértésrõl, vagyis elfogadja, hogy egy
másik nézõpontot úgy vagyunk képesek megtapasztalni, ahogy azt annak
birtokosa tapasztalja (Schlegel számára Winckelmann klasszikus mûvészetrõl
szóló írásai szolgálnak a kultúra „belülrõl kifelé” történõ megértésének mo-
delljeként). A különbözõ perspektívák tapasztalata markáns szubjektív be-
folyással rendelkezik – az értelmezés hasonló lehetõségének elõfeltételeként
–, amely az irónia alkotóelemei között valódi súrlódást eredményezhet. Az
elmélyült ironikus képességei szerint megkísérelheti magáévá tenni a lehetõ
legtöbb gondolkodásmódot, ezáltal kifejleszthet és elsajátíthat más nézõpon-
tokat, és ahol ez lehetséges, beépítheti ezeket a saját perspektívájába (vagy
el is utasíthatja azokat). Minél több perspektívát tudhat magáénak valaki,
annál több eszköze lesz a világ megragadásához és az abszolútum körvon-

38 „Athenäum-töredékek”, 121. fr., in id. mû, 283. sk. o. („AFr.”, 121., in KFSA, II.
184. sk. o.)



XV. 1. (2013) 145Irónia és romantikus szubjektivitás

alazásához.39 Persze az eltávolodás még nem válik azonnal jóváhagyássá is,
hiszen ragaszkodnunk kell ahhoz, hogy egyfajta sajátos perspektívának
köszönhetõen még nem adjuk föl azonnal a sajátunkat valamennyi beérkezõ-
vel szemben. Számos elõnyre tehet szert valaki azáltal, hogy Oblomov szemé-
vel látja a világot, de mégis képes lesz felkelni az ágyából.

Ez az a pont, ahol a mûvészet, különösen az ironikus mûvészet ismét
belép a diszkusszióba. A mûvészet olyan eszköz, amellyel képzeletünknek
köszönhetõen beléphetünk egy másik nézõpontba, méghozzá szubsztanciá-
lis értelemben, mégis megtorpanunk, mielõtt valóban egy ilyen nézõpont
alapján kezdenénk élni. A mûalkotás a világ gazdagságát az alkotó nézõ-
pontjából mutatja meg, és befejezetlensége a kritikai értelmezés során in-
terszubjektív megértésre és közösségi részvételre ösztönöz. Ezen kritikának
ugyancsak „poézisnek” kell lennie.40 Azaz a kritika semmivel sem véglege-
sebb és meghatározottabb, mint a poézis, legalábbis a legtökéletesebb
ironikus alakjában. Mindez két értelemben lehetséges. Egyrészt, a kritika
nem határozza meg saját tárgyát; nem juthat el a mûalkotás végleges meg-
értéséhez. Másrészt, a késõbbi kritika tárgyaként maga a kritika is meg-
határozatlan. Schlegel ezért vezeti be korábbi elképzelése mellé – mely szerint
a poézisnek kritikainak kell lennie – azt a követelményt is, hogy a kritika
váljék poétikussá. Azon elképzelés, hogy a perspektívák keresik a többi pers-
pektíva folytonos beavatkozását, szorosan kötõdik azon elgondolásához, hogy
a perspektívák „részlegesek” a fentebb említett mindkét értelemben. Egy
alkotás – filozófiailag vagy bármi más módon – sohasem befejezett. „Nyi-
tottsága, lezáratlansága” érték, amely növeli a megértésére tett kísérletek
gazdagságát.

Schlegel úgy vélte, megtalálta azt az egyedül alkalmas eszközt, mely
kifejezi a nézõpont elfogadásában – annak perspektivikus természete ellenére

39 Schlegel nem kötelezi el magát azon elgondolás mellett, mely szerint az ironikus
filozófusnak a kiteljesedés folyamatában – miközben egyre differenciáltabbá és transz-
gresszívebbé válik – el kéne sajátítania a sok-sok szerteágazó életstílust. Vö. Bataille transz-
gresszió fogalmát és ennek Foucault általi elemzését „A Preface to Transgression”, in D.
Bouchard – S. Simon (szerk.) Language, Countermemory, and Practice, (Ithaca NY, Cornell
University Press, 1977.), 29–52. o.

40 „Kritikai töredékek”, 61., 115. és 117. fr., in id. mû, 223. és 233. o.; „Athenäum-
töredékek”, 249., 304. és 439. fr., in id. mû, 312., 324. és 353. o.; vö. „Athenäum-töredékek”,
116. fr., in id. mû, 280. skk. o. („LFr.”, 61., 115., 117., in KFSA, II. 154. és 161. sk. o.;
„AFr.”, 249., 304., 439., in KFSA, II. 207., 216. sk. és 253. o.; vö.. „AFr.”, 116., in KFSA,
II. 182. sk. o.)



passim146 FRED RUSH

– benne rejlõ feloldhatatlan feszültséget, más szóval, a rendszer zárt és nyi-
tott jellege között fennálló feszültséget: ez a fragmentum.41 Schlegel a „tö-
redék” kifejezést használja az irodalmi és a filozófiai szövegek bizonyos mû-
fajának megjelölésére, és ennek segítségével kíván rámutatni valamire, ami
más típusú írásokra, azaz a tanulmányokra, színdarabokra, regényekre, di-
alógusokra, elõadásokra, sõt, a filozófiai rendszerekre is jellemzõ.42 Bár
Schlegel lelkesen méltatta a kortárs írókat, például Jean Pault és Tiecket
töredékes írásaikért, melyekben olyan eszközök, mint például a parabázis43

állnak a nyílt irónia szolgálatában, de egyéb szerzõk – például Goethe, Di-
derot, Sterne, Cervantes és Platón – munkáit is töredékesnek ítélte. A
töredékeket Schlegel két ellentétes tulajdonsággal ruházza fel, melyek szink-
rónban vannak az irónia korábban vizsgált megismerõ aspektusaival. Ezek
közül az elsõ, hogy a töredéknek teljesnek kell lennie. Ebben a szellemben
írja, hogy „a töredék legyen akár egy kis mûalkotás: elhatárolódva a környezõ
világtól, önmagában teljes, mint egy sündisznó”.44 De a fragmentum ugyan-
akkor töredék is, vagyis szándékosan befejezetlen, és a nyílt kihagyásokkal
és megszakítottságokkal különbözõ értelmezéseket sugall. Egy jól meg-

41 Schlegel fragmentumról alkotott koncepciójának alapjául részben a korábbi, antik
és modern irodalmi modellek, illetve talán a 18. század legemlítésreméltóbb aforizmáinak
szerzõje, a francia Chamfort, szolgáltak. Lásd Ernst Behler, German Romantic Literary Theory
(Cambridge, Cambridge University Press, 1992.), 151. sk. o. Charles Rosen a jénai iskola
számára meghatározó közvetlen és általános zenei hatás mellett érvel: The Romantic Genera-
tion (Cambridge MA, Harvard University Press, 1995.), 2. fejezet.

42 Egy gyakran idézett töredékben Schlegel kijelenti, hogy „[h]a rendszere van, vagy
ha rendszere nincs, egyképp halálos a szellemre nézve. A szellemnek tehát bizonnyal úgy
kell döntenie, hogy összekapcsolja e kettõt”. „Athenäum-töredékek”, 53. fr., in id. mû, 270.
o. („AFr.”, 53. in KFSA, II. 173. o.); vö. Novalis, FS, VII. 648. §. (NS, II. 288. sk. o.)
Benjamin hangsúlyozza, hogy a jénai romantika nem vetette el teljes mértékben a szisztem-
atikusság gondolatát, mindössze a töredékek koncepciójával összeegyeztethetetlen szisz-
tematikusságot. „Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik”, in Gesammelte
Schriften, I. 1. 40–53. o. A szisztematikusság kérdése a jénai romantikában különösen je-
lentõs, itt azonban nem áll módomban részletesen elemezni.

43 A parabázis a régi komédiákban használatos eszköz, melynek során a kórus elõrelép
és az alkotó nevében megszólítja a közönséget. Ennek egy modern példája lenne Tieck Der
gestiefelte Kater (1797) címû mûve, amelyben a közönség tagjainak a mû szereplõivé kell
válniuk. A romantikában e közkincsé váló eszköz talán legmagasabb szintû alkalmazását
Clemens Brentano Godwi (1801) címû regényében találhatjuk, melyben a narrátor helyett,
aki meghalt, a szereplõk fejezik be a könyvet.

44 „Athenäum-töredékek”, 206. fr., in id. mû, 301. o. („AFr.”, 206., in KFSA, II. 197.
o.) Ez emlékeztethet Leibniz tételére, miszerint a monászok ablaktalanok. A fragmentum
és a monász összehasonlítása érdekes, ugyanakkor Schlegel a kérdést gyakran elhárítja. Lásd
pl. „Philosophische Lehrjahre [1798]”, in KFSA, XVIII. 42–53. o.



XV. 1. (2013) 147Irónia és romantikus szubjektivitás

formált töredéknek fel kell kínálnia egy különálló, egyedi véleményt, néze-
tet vagy állítást, de ugyanakkor azt is sugallja, akár épp a benne lévõ ki-
hagyás révén, akár a saját rendszerhez vagy a fragmentumok gyûjteményéhez
való tartozása által, hogy sokkal több, mint ami elmondható, ezért bármely
meghatározott gondolat csak ideiglenes és mesterséges. Amit korábban el-
mondtam a képzelõerõ és az értelmezés szerepérõl az irónia szempontjából,
az érvényes a romantikus töredék esetében is: bár egyetlen töredék esetében
sem tekinthetünk el értelmezése során a fragmentáltságától, mégis az inter-
pretációs kölcsönhatások a töredékek között perspektívákat biztosítanak, és
a gondolatok közösségét hozzák létre.45 Az összes lehetséges romantikus világ
legjobbikában ez a folyamat folytatódik: az értelmezések maguk válnak
mûvészetté, ilyen módon tudatosan töredékes mûvészetté. A fragmentumok
ilyen egymáshoz közelítése végtelenül komplex perspektívák egymásba il-
leszkedését eredményezi,46 azt az elgondolást, amely nélkülözhetetlen a kora
romantika közösségrõl és államról alkotott koncepciói számára.

Novalis általában nem volt olyan heves, mint Schlegel – elég, ha az iróniára
gondolunk –, ennek ellenére koncepciója nagyon hasonlít abban Schlegel-
hez, ahogy megfogalmazza követelményeit: „a világot romantizálni kell”.47

A „romantizálás” kétféle értelemben is folyamattá válik: egyrészt, a hét-
köznapit vagy a közönségest úgy kell tekinteni, mint rendkívülit, sõt termé-
szetfelettit. Ez megköveteli a költõtõl, hogy a világ adott tárgyait problem-
atikusan kezelje, oly módon, hogy megmutatja, „mik nem” – vagyis kimoz-
dítva azon kontextusukból, amelyben normálisként jelennek meg. A ro-
mantizálás folyamatának ezt a részét Novalis „hatványozásnak” nevezi, és
ezáltal állítja szembe a hétköznapit a „végtelennel”. Másfelõl, a világ ro-
mantizálása magában foglalja a végtelennek misztikusként vagy a rend-
kívülinek hétköznapiként való kezelését. Mindez annak érdekében történik,
hogy hangsúlyt kapjon az abszolútum „távoli közelsége”. A folyamat két

45 Úgy látom, ez az egyik fõ pont, ahol Schlegel a fragmentumokban és esszékben súlyt
helyez az „érthetetlenségre” (Unverständlichkeit). „Über die Unverständlichkeit”, in KFSA,
II. 363–371. o. Schlegel feltételezi az olvasóról, hogy ismeri a kanti Verstand fogalmát, mint
az értelem sokféleségének meghatározásában a fogalmakat rendezõ képességet. A fragmen-
tum nem lehet a fogalmi meghatározás tárgya, és ennélfogva nem rendelkezhet átfogó
magyarázattal.

46 „Kritikai töredékek”, 103. fr., in id. mû, 230. o.; „Athenäum-töredékek”, 77., 112.,
125. és 342. fr., in id. mû, 274., 280., 284. sk. és 342. sk. o. („LFr.”, 103., in KFSA, II. 159.
o.; „AFr.”, 77., 112., 125., 342., in KFSA, II. 176., 181., 185. sk. és, 226. o.)

47 FS, I. 37. §. (NS, II. 384. o.)



passim148 FRED RUSH

aspektusát ötvözve Novalis úgy véli, hogy az élet jellemezhetõ ama feszültég
által, amely azon életforma jóváhagyása, amiben magunkat találjuk, és en-
nek kritikai, vagyis az abszolútum bõségére tekintettel végbemenõ jóváhagyá-
sa között keletkezik.

Hegel, avagy a józanság

Hegel nagyszámú kritikai megjegyzése eldöntötte a jénai romantika filozó-
fiai sorsának történelmi kérdését. A korai német romantika hegeli recep-
ciójának nagy hatása volt – számos kortárs kritika végeredményben nem
más, mint Hegel ellenérveinek variációja48 –, értelmezésének figyelembe
vétele fontos szerepet játszik a romantika mai jelentõségének megítélésében.
Vizsgálataim középpontjában Hegel Schlegel-kritikája áll, különös tekin-
tettel az irónia romantikus koncepciójára.

Hegel Schlegellel szembeni reakciója meglehetõsen komplex, és az egyes
motívumok szétválasztása komoly feladat, amelynek csak a kezdeténél tar-
tok. Még Hegel felületes olvasata során sem maradhat észrevétlen Schlegel-
lel szembeni ellenszenve, ebbõl adódóan indokolt és helyénvaló a hegeli kri-
tika tónusának vizsgálata. Schlegel erõteljes reakciókat váltott ki, és aligha
Hegel volt az egyetlen, aki arrogánsnak és lekezelõnek vélte. Schlegel hang-
neme különösen irodalmi kritikáiban gyakorta fölényeskedõ és elutasító volt,
míg elmésségét nem egyszer mások kárára gyakorolta. Schlegel a burkoltan
becsmérlõ stílusával kiváltott általános ellenszenven túl kritikájának mon-
danivalójával is felkavarta Hegel szelíd, Weimarral kapcsolatos érzelmeit.
Schlegel (azt követõen, hogy korábban még élénk csodálattal övezte) kri-
tikájában „fiatalos ködösséggel” vádolja a Hegel által különösen tisztelt Schil-
lert, aki a kritikára a Xéniákkal (Xenien) válaszolt. Persze a romantikus iró-
nia tárgyalása során Hegel gúnyolódásait is hasonlóképpen foghatjuk fel;
bizonyos helyeken – a többnyire kimért és higgadt gondolkodó – asztalokat
borogat, ironizál a romantika ironikusain, hogy ezzel aláássa az iróniának

48 Lásd pl. Lukács György, Az ész trónfosztása: az irracionalista filozófia kritikája, Buda-
pest, Akadémiai Kiadó, 1954.; Isaiah Berlin, The Roots of Romanticism (Princeton, Princeton
University Press, 1999.). A Hegeléhez hasonló kritika továbbra is jelen van még azok körében
is, akik nyitottak a romantika kortárs jelentõségének újraértékelésére, például Richard El-
dridge, Leading a Human Life: Wittgenstein, Intentionality and Romanticism (Chicago, Univer-
sity of Chicago Press, 1997.), 82–85. o. Kierkegaard nagy hatású Schlegel-értelmezése ugyan-
csak sokat köszönhet Hegelnek.



XV. 1. (2013) 149Irónia és romantikus szubjektivitás

mint filozófiai pozíciónak komolyságát – lényegében az általa szókratészinek
vélt iróniát játssza ki romantikus megfelelõje ellen. Ráadásul úgy tûnik,
mintha Hegel kissé még nõellenes és prûd is volna, figyelembe véve, hogy a
jénai kör meglehetõsen liberális eszméi a „nyitott házasságról” és a nõk fel-
szabadulásáról ugyancsak felingerelték, akárcsak Schlegel enyhén pikáns
regénye, a Lucinde.49 Ugyancsak messzemenõen problematikus volt számára
Schlegel 1808-as katolizálása.50 Noha ennek megítélése épp nem tekinthetõ
kizárólag a személyes elfogultságnak, hiszen Hegel filozófiailag is megalapo-
zottnak véli a protestantizmus római katolicizmussal szembeni kedvezõbb
megítélését, tekintettel annak autonómiáról alkotott koncepciójára.

Ha a személyes ellenszenv állt volna a jénai romantikával szembeni
elutasítás hátterében, akkor Hegel nézetei nem érdemeltek volna bármiféle,
részletekbe menõ filozófiai vizsgálódást. Hegel Schlegellel szembeni ellen-
vetései azonban ennél filozófiailag sokkal megalapozottabbak, amennyiben
a „szubjektív” idealizmus érvénytelenítésére irányuló szélesebb vállalkozás
részei. Hegel kritikájának középpontjában Fichte áll, emellett általában a
jénai romantikát, kiváltképp Schlegelt Fichte követõiként értelmezi. Ko-
rábban már jeleztem, hogy Novalis és Schlegel jelentõs mértékben eltávo-
lodtak Fichte korai jénai programjától, és azt is, hogy mindez miként történt.
Ha elfogadjuk, hogy Hegel Fichte-értelmezése helytálló, felmerül a kérdés,
vajon Schlegel Fichte-kritikája függetleníthetõ-e Hegel ellenvetéseitõl?

A szubjektív idealizmussal kapcsolatos legfõbb probléma Hegel szerint,
hogy az mindent a normativitás kizárólagos alapjának tekintett énre vezet
vissza. A szubjektív öntevékenység [self-activity] önmagában ugyanis még
nem szolgál valódi kényszerítõ erõvel a gondolkozás vagy a cselekvés számára,
ezért az olyan elméletek, amelyek kizárólag az e fajta tevékenységet tekintik
alapvetõnek, nem képesek számot adni arról, hogy egy elv vagy minta miként
és miért válhat ténylegesen kötelezõ érvényûvé a cselekvõ számára. A sza-
badság ezen az alapon történõ bármelyik felfogása csak az önkényes (willkür-

49 Schlegel nézeteihez lásd pl. „Athenäum-töredékek”, 34. fr., in id. mû, 267. o. („AFr.”,
34., in KFSA, II. 170. o.) Hegel megfontolásaihoz lásd Georg Wilhelm Friedrich Hegel, A
jogfilozófia alapvonalai, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1983. Fordította Szemere Samu. 164.
§. 191. sk. o. (HW, 7. 317. o. Az [eredeti] Hegel idézetek E. Moldenhauer – K. M. Michel
[szerk.] Werke, [Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1970. (= HW)] alapján szerepelnek.)

50 Lásd 1809. május 7-én Niethammerhez írott levelét in J. Hoffmeister (szerk.) Briefe
von und an Hegel (Hamburg, Meiner, 1952.), I. 283. o.; Georg Wilhelm Friedrich Hegel, A
jogfilozófia alapvonalai, 141. §. 174. sk. o. (HW, 7. 290. o.)



passim150 FRED RUSH

lich) cselekvés szabadsága lenne.51 Fichte elgondolása az én tevékenységének
egyfajta kényszerként létrejövõ kezdetérõl (Anstoß) tisztán formális (végered-
ményben ez is az én egyfajta rögzítése), ilyen módon nem szolgálhat valós
korlátokkal a szubjektív cselekvés számára. Hegel úgy véli, a romantikus
irónia ennek az üres önreferenciának a logikus meghosszabbítása. Mindez
Fichte filozófiájának „esztétizált” változata, amely az érzéssel helyettesíti az
intellektuális intuíciót, vagyis az alapvetõ tételezést vagy tevékenységet, és
az én kifejezõdését vagy megvalósulását a világban egyfajta „életmûvészet”
értelmében dolgozza ki, ahol a lényeges képesség nem az értelem, amely
törvények szisztematikus egészét keresi, hanem a rapszodikus képzelõerõ.52

Bár Schlegelt név szerint nem említi, Hegel A szellem fenomenológiájában a
külsõ korlátozás efféle hiányát a szubjektivitás „puszta játékának”, a magát
mindennemû meghatározott korlátozás fölé helyezõ ironikus „Isten-szerû
zsenialitását” pedig „gonosznak” minõsíti, és Lucifer tolakodó önérvé-
nyesítéséhez hasonlítja.53 Schlegel örökké keletkezésben lévõ poétikus filozó-
fiája nem más, mint annak receptje, amit Hegel „rossz végtelennek” nevez,
a híres 116. Athenäum-töredékben található állítás pedig, miszerint a ro-
mantikus poézis „progresszív”, Hegel szerint nem több, mint üres önteltség.54

Hegel romantikus iróniára irányuló elemzéseiben két vonulata van a szub-
jektív idealizmus általános kritikájának. Egyrészt, Hegel az ironikust több-
nyire a viszonylagosság kedvelõjének és minden állítólagos alapelv végsõ
helyettesíthetõségének szószólójaként ábrázolja, aki cseppet sem törõdik azzal,
hogy a szubjektív korlátozás vagy normativitás valamilyen életképes, meg-
valósítható jelentését kínálja fel. Ezzel Hegel Schlegelt öntudatos nihilistának
állítja be, és ebben a szellemben újra és újra az irónia negatív vagy kritikus
elemét hangsúlyozza, mintha ez lenne az egyetlen lényeges alkotóeleme: az
ironikus távolságtartás egyszerûen tagadás. Emelkedett pillanataiban Schlegel

51 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, „Elõszó”, in Uõ. A szellem fenomenológiája, Buda-
pest, Akadémiai Kiadó, 1979. 12. sk. és 48. sk. o. [= SZF] Szemere Samu fordítása. A
hivatkozott szöveghelyek az oldalszám alapján szerepelnek. (HW, 3. 15. sk. o.; uo. 70. sk.
o.).; lásd még „Vorrede zu Hinrichs Religionsphilosophie”, in HW, 11. 61. o.; „Vorlesungen
über die Geschichte der Philosophie”, in HW, 20. 415. sk. o.

52 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Esztétikai elõadások, I. kötet, Budapest, Akadémiai
Kiadó, 1952. 64. sk. o. Fordította Szemere Samu. (HW, 13. 93. sk. o.)

53 SZF, 393. o. (HW, 3. 563.)
54 KFSA, II. 182. o. Az iróniában rejlõ progresszív elem vizsgálatához lásd Peter Szon-

di, „Friedrich Schlegel und die romantische Ironie mit einer Beilage über Tiecks Komödie”,
in Uõ. Schriften (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1978.), II. 21. sk. o.



XV. 1. (2013) 151Irónia és romantikus szubjektivitás

olykor valóban elidõz a meghatározatlanságban a meghatározatlanság ked-
véért, de remélem, sikerült megmutatnom, hogy egy pillanatra sem gondol-
ta, hogy valamiképpen egy relativisztikus, vagy a normativitás után esdeklõ
elméletet állított volna fel. Persze lehetséges, hogy ebben téved, és amit
esetleg a hagyományos normativitás utáni elkötelezettség egy alterna-
tívájának vél, inkoherens. Mindez az irónia szerkezetének bemutatását
végtelenül leegyszerûsítené, ahogy ezt Hegel gyakorta meg is teszi Schlegelt
úgy értelmezve, mintha az egyedüli olyan elem, amellyel szemben követe-
léseket fogalmazhatna meg, a szkepszis lenne. Hegeli álláspontból megfele-
lõbb taktika lett volna elismerni, hogy Schlegel megkísérelte pozitívan fel-
mutatni, mi köti az egyes embert az élet egy partikuláris formájához, majd
azzal érvelni, hogy Schlegel képtelen fenntartani az iróniához szükséges dia-
lektikus struktúrát, mivel az irónia önnön „negatív” pólusába szükségsze-
rûen felemésztõdik – más szóval, a romantikus irónia – ellentétben szókratészi
megfelelõjével – nem igazán dialektikus.55 Az ironikus azonosítás vagy ál-
lásfoglalás olyannyira függ az ironikus távolságtól, hogy megszûnik „való-
di” állásfoglalásnak lenni, vagyis csak annyiban tudok azonosulni X-el, a-
mennyiben képes leszek megszüntetni (vagy talán éppen azért tudok azono-
sulni vele, mert megszüntethetem).

Másrészrõl úgy tûnik, Hegel néha összemossa Schlegelt – mint sikertelen
alaptétel-filozófust – más romantikusokkal, hangsúlyozva a racionális meg-
alapozás állítólagos hiányát, mindezt annak érdekében, hogy azt felté-
telezhesse: Schlegel irracionális utat választ az ûr betöltésére. Ennek egyik
módja – mely közkeletû felfogás a romantikával kapcsolatban –, hogy a
keresett megalapozás misztikus, amennyiben az érzésnek alapvetõ szerepet
tulajdonít. A meghatározó elgondolás e szerint az lenne, hogy a (nem-elide-
genedett) emberi érzés nem annyira széttartó, hogy problémát jelentsen az
etika és a tudomány számára, és a zavaró elemek kiszûrésével azzal kecseg-

55 „Rezension von Solgers nachgelassene Schriften und Briefwechsel”, in HW, 11. 234.
és 255. o. Hegel itt éles különbséget tesz Schlegel iróniáról alkotott nézetei és a Szókratészi
dialektika között. Lásd A jogfilozófia alapvonalai, 140.§. (f), x. és x–x. o. (HW, 7. 277. skk.
és 284–586. o.) Schlegel a szókratészi elenkhosz közvetlen befolyását hangsúlyozza. Lásd
továbbá a 31. jegyzetet.

56 Lásd pl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Esztétikai elõadások, I. kötet, id. kiadás,
64–69. o.; lásd még 270–273. o. (HW, 13. 93–98. o.; lásd még uo. 348–349. o.) Ter-
mészetesen Hegel esztétikai elmélete a romantikához képest megfordítja a hangsúlyt, az
abszolútumhoz való hozzáférés elsõdlegesen már nem a mûvészet révén lehetséges. Bár Hegel



passim152 FRED RUSH

tet, hogy végsõ megbékéléssé alakul át. Másokhoz hasonlóan idõnként He-
gel is úgy értelmezi a romantikát, mint a nem-diszkurzív megalapozás egyik
típusát, amelyben megcsillan annak látszata, hogy valóban képes elérni az
abszolútumot a mûvészet segítségével.56 Hegeli nézõpontból e megalapozás-
nak az a fõ problémája, hogy intuitív. A legnagyobb erénye is csak annyi,
hogy beismeri, amit Fichte nem tett: hogy egy ilyen közvetlenség egyáltalán
nem „intellektuális”. E sorok mintha Novalisra vonatkoznának, az e fajta
megalapozás ugyanis ellentmond Schlegel a folyamatos kritikáról szóló szkep-
tikus koncepciójának, és ezzel együtt azon elgondolásnak, mely szerint noha
az abszolútum felé törekvés lehetséges, az abszolútumot elérni azonban soha-
sem fogjuk. Hegel végül is nem vette figyelembe Novalis és Schlegel 1790-
es évek közepén született azon feljegyzéseit, amelyek a legtöbb kritikájukat
tartalmazták Fichte alaptételével szemben.

Egy másik lehetséges módja, hogy a romantikát is egy alaptételre irá-
nyuló vállalkozásnak tekintsük – és amely valamelyest közelebb is áll Schle-
gel gondolkozásához –, nem a miszticizmusra épít, hanem a mitológiára. A
romantika talán annyiban beválthatja a normativitásra irányuló keresetét,
amennyiben – a hanyatló vallásos formák helyett az élet egységét döntõen a
közös mûvészet tapasztalatán keresztül elõidézve – egy új hitet keltõ vallá-
sos alapot hoz létre.57 Schlegel a századfordulón megírja a mítosz filozófián
belüli helyét vizsgáló Gespräch über die Poesie (1800) címû munkáját, amely-
nek kérdése aztán élete végéig foglalkoztatja. Természetesen a mítosz filozó-
fiához fûzõdõ kapcsolata és e kettõnek a mûvészethez kötõdõ viszonya
különösen érdekelte Schlegelt, arra tekintettel, hogy ifjúkorában lelkesedett
a klasszika iránt. Hogy miként kapcsolódnak e gondolatok az irónia kérlel-
hetetlenül kritikus természetéhez, meglehetõsen bonyolult probléma. Az
egyik értelmezés alapján – mely véleményem szerint a köztük lévõ kapcso-
lat legplauzibilisebb felfogása – Schlegel nem azért tart igényt egy új mi-

is tulajdonít némi szerepet a mûvészetnek az „igazság” közvetítõ közegeként, mégis azt
tartja, hogy az csak az emberi öntudat fejlõdésének egy viszonylag fejletlenebb állapotában,
vagyis az antik Görögországban lehetett az igazság kifejezésének legadekvátabb eszköze. A
romantika elleni támadásnak tekinthetõ, hogy Hegel minden olyan mûvészetet, amelyet az
általa bemutatott igazság – meghaladott, „romantikusnak” nevez.

57 Természetesen ez nem csak a romantika célja – egy viszonylag folytonos törekvés
ível a német gondolkodás történetében Herdertõl Heideggerig, amely változásokat hoz ebbe
az elképzelésbe. Hegel is e folyamat részese, mikor azzal érvel, hogy a mûvészet és a vallás
a karakter kialakulásának tekintetében meglehetõsen szoros kapcsolatban állnak (vagyis
átveszi Schleiermachertõl a Kunstreligion ideáját).



XV. 1. (2013) 153Irónia és romantikus szubjektivitás

tológiára, hogy felállítson egy kozmológiát, és nem is azért, hogy a régi
mitikus vagy népi formákat felszínes, modern öltözékkel és sallangokkal
ruházza fel. Ehelyett egy meglehetõsen implicit és közös tapasztalati hát-
teret szeretne megteremteni, amely éppen a híres 116. Athenäum-töredék-
ben megfogalmazott modern érzékenység követelményeit táplálja. E köve-
telményeknek része, hogy a tapasztalatot az identifikáció és a távolság konti-
nuumának tekinti, amelyek az önkritika iránti elkötelezettséggel együttesen
jellemzik az iróniát. Ennek eredményeképp a mitológia az ironikus közössé-
givé válásán keresztül nem a hit reflektálatlan közvetlenségével ajándékozná
meg a résztvevõket, hanem a jövõbeli kritika ösztönzõjévé válhatna.

Visszatérek ahhoz az állításhoz, mely szerint Schlegel egy öntudatos nihi-
lista volna, és az ehhez kapcsolódó támadáshoz, miszerint a romantikus iró-
nia valójában nem dialektikus. E kritikai megjegyzés felülvizsgálata szüksé-
gessé teszi annak pontosítását, hogy milyen értelemben is volt elsõrendû a
szubjektivitás Schlegel számára. Abban, hogy Schlegel elutasítja a fichtei
megalapozási kísérleteket, annak tagadása jut kifejezésre, hogy a szubjek-
tum képes volna teljes mértékben meghatározni a vele objektumként szem-
ben állót. A valóság Schlegel számára tehát nem redukálható a szubjektivi-
tásra; sokkal inkább a szubjektum felfogó képessége – a törekvés, hogy
megértse a valóságot – éppen a valóság függetlenségét feltételezi, vagyis
hogy az éppen hogy nem a szubjektum konstitúciójának eredménye, pon-
tosabban, hogy a valóság önmagában érthetetlen. Az önmagát tételezõ én
kérdéses koncepciójával kapcsolatban Schlegel azt állítja, hogy ebben már a
szubjektum szubjektivitásának legalapvetõbb, már mindig is meglévõ for-
májával találja magát szembe, mely nem annak eredményeként jött létre,
ahogy empirikusan vagy más módon rögzítették. A fichtei légvárépítésre és
az én-tételezés puszta játékára vonatkozó problémának nem is kellene fel-
bukkannia ezen a ponton, éppen azon ismeretelméleti okok folytán, amelye-
ket az „adottság” módjával kapcsolatban a romantikus szubjektivitás jel-
legére tekintettel tárgyaltunk. Schlegel irónia felfogása ezt a „realizmust”
követi. Az ember életétõl való (részleges) eltávolodásának képessége legalább
annak tudását is magával hozza, hogy ami túlmutat a tapasztalaton, az
(teljesen érthetõvé soha nem váló módon) egyúttal korlátozza is a tapaszta-
latot. A dialektika értelemében egyrészt a szubjektumok formálják a világot,
külsõvé téve önmagukat, másrészt azonban e világból „visszatérnek ön-
magukhoz”, belsõvé téve a világot, és e tevékenységben felismerik a korlát-



passim154 FRED RUSH

jaikat. Schlegel nem gondolta, hogy az állásfoglalás kompromittálódik an-
nak felismerésekor, hogy nem fejezi ki teljes mértékben az abszolútumot –
az irónia az állásfoglalás egyik formája és nem annak hiánya. Az irónia egysze-
rûen azt mutatja meg, hogy mit jelent elkötelezettséggel rendelkezõ, véges
lénynek lenni. Annak tudatában állást foglalni, hogy egyetlen véges élet sem
képes kimeríteni az abszolútumot, nem eredményezi az állásfoglalás hiá-
bavalóságát.

De persze mondhatnák erre, hogy a keresett korlátozás kimondhatatlan,
és emiatt korlátozó jellege meghatározhatatlan, hozzáférhetetlen az értelem
számára, és ez sem jobb Fichte formalizmusánál. Ez az ellenvetés csak akkor
lenne jogos, ha a kanti magában való dolgok és a köztük lévõ összefüggések
elfoglalhatnák a megismerés törvényeinek helyét. Szerintem ez itt a bökkenõ.
Bár komoly erõfeszítéseket tettek annak érdekében, hogy Schlegelt felve-
gyék a posztmodern táborába azáltal, hogy az abszolútumról vallott fel-
fogását a törvények, elvek vagy az általában vett normák alkalmazásának
kizárásaként értelmezték, nehéz lenne bebizonyítani írásai alapján, hogy ilyen
nézeteket vallott volna. Való igaz, hogy Schlegel szerfelett hangsúlyozza az
ingadozást a praktikák, hiedelmek és koncepciók között, és oly módon alakítja
saját abszolútumfogalmát, hogy kiemelje az élet sajátos megnyilvánulási
formáinak kimeríthetetlenségét. De ez a legkevésbé sem jelenti azt, hogy ne
lennének olyan törvények, amelyek általános értelemben egyesítik az éle-
tet.58 Ahogy Hegel, úgy Schlegel sem bízik az egyetemességnek a partikuláris
rovására történõ túlhangsúlyozásában, és különösen az arra irányuló ten-
denciában, hogy valamely identitásról leginkább vagy kizárólag csak elvont,
egyetemes értelemben gondolkozzunk. Schlegel Schillertõl (és másoktól)
átveszi azt a különösen a kanti etikára jellemzõ nézõpontot, hogy a köte-
lesség és a hajlam ellenfelei egymásnak, és a kötelesség a jellem lényeges
alkotóelemeként emelkedik ki. Fichte Sittenlehreje sokkal rigorózusabb mó-
don próbál meg elvont morális elvekbõl nagyon speciális kötelességeket leve-
zetni. Schlegelt úgy is értelmezhetjük, mint aki ezen formalizmusnak egy-
fajta alternatíváját kínálja fel; magától értetõdõnek tartja az univerzalisz-
tikus elemet, ugyanakkor mérsékli annak erejét amellett érvelve, hogy az
érzelmek és a kultúra sajátosságai révén megnyilvánuló partikularitás közt

58 Különösen hálás vagyok a témáról folytatott beszélgetésekért Manfred Franknak és
Karl Ameriksnek.



XV. 1. (2013) 155Irónia és romantikus szubjektivitás

dinamikus kölcsönhatás áll fenn. Schlegelnél az identitásnak több köze van
a partikularitás és az egyetemesség egységéhez, és ami fontosabb, az elõb-
binek az utóbbi általi meghatározhatatlanságának értelmében. Valamennyi
általános norma: (1) összefogja a sok különös megnyilvánulási formát, me-
lyekbõl jónéhány a részletekben alapvetõen különbözik egymástól, és (2)
ezen általános normák mindenkor felülvizsgálhatók. Egy mérsékeltebbnek
mondható értelmezés, amely inkább a kanti, mintsem a fichtei örökség szem-
pontjából jellemzi Schlegelt, az iróniában meglévõ kritikai erõt jóindulatúan
nem mindenre kiható szubjektivitásként fogja fel, hanem inkább a fenti két
([1] és [2]) pontban megfogalmazottakhoz mint kihívásokhoz ragaszkodva
tematizálja azt. Ezek egyike sem foglalja ugyanis magában a normákkal
szembeni szkepticizmust, kivéve, ha valaki úgy gondolja, hogy a normáknak
is a törvény szigorú formájával kell rendelkezniük, amely elõírja, hogy mi
válhat érvényessé. Magában foglal azonban egy bizonyos, a tapasztalat soha
ki nem zárhatóságára irányuló szkeptikus/kritikai készséget.

A kanti kritikának e kiterjesztése természetes módon összekapcsolódik
Schlegel azon törekvésével, hogy azáltal szolgáltasson igazságot a partiku-
laritás mint partikularitás érvényességének, hogy reflexív szinten ábrázolja
azt, ami pre-reflexív, anélkül, hogy a közvetlen intuíció formáját felfüggesz-
tené. Schlegel szerint azonban ez mégsem vezet a pre-reflektivitás mint olyan
tapasztalatához – ez lehetetlen is lenne –, hanem speciális típusú reflexív
tapasztalattá válik, amely bizonyos kiigazításokra képes a reflexív szinten
annak érdekében, hogy a lehetõ legjobban tudatosítsa és csökkentse a ref-
lexió által bevezetett torzító hatásokat. E „korrekció” maga is reflexív lesz,
és így tudatosságából fakadóan tökéletlenül reprezentálja majd a pre-reflek-
tívet. Ezzel nem azt akarjuk mondani, hogy a reflexió blokkolná a tapaszta-
lat valamely igazabb típusát, amelyben akkor részesedhetnénk, ha a reflexió
már nem állna utunkban. Ez inkább arra irányuló kísérlet, hogy a közvetlen-
ség kategóriáját integráltan kezeljük, miközben fenntartjuk, hogy mindaz,
amire képesek lehetünk, a reflexív módon való tapasztalás. Ez a korrekciós
folyamat az irónia. A fogalmak szintjén rekonstruálja azt, ami a fogalmi
szint alatt van. Szerepet játszik annak vizsgálatában, hogy mit jelent egy
koncepcióval rendelkezni vagy egy elvet birtokolni, arra irányuló kísérlet, hogy
reprezentálja az utat a meghatározatlanságtól a viszonylagos meghatározott-
sághoz, egy olyan ponton, ahol a meghatározatlanság ideájának pozitív sze-
repét az a veszély fenyegeti, hogy elveszik. A reflexió felõl tekintve az egyetlen



passim156 FRED RUSH

módja, hogy reprezentáljuk pre-reflexív „múltját”, hogy hangsúlyozzuk a
világ meghatározott értelmezésének esetleges megtámadhatóságát, tekin-
tettel arra az igényünkre, hogy a világot inkább egy adott, mintsem vala-
mely más módon értsük meg. Schlegel egyik alapvetõ meglátása, hogy egy
fogalom vagy egy szabály, amellyel rendelkezünk, sosem tekinthetõ teljes-
nek, és ennél fogva a pre-reflektivitás mindig potenciálisan informálni fogja
a normatív praxist.59

Vessük össze, miként kezeli a közvetlenség kategóriáját Schlegel és He-
gel. Hegel is elveti az egyszerû közvetlenséget, de ez az elvetés esetében egy
magasabb rendû reflexióban feloldatlan közvetlenség érvényének hatályta-
lanítását jelenti. Az is biztos, hogy erre nem a reflexív reprezentáló tudat
érdekében van szüksége, hanem arra való tekintettel, amit „fogalomnak”
nevez, amelynek a közvetlenséget saját közvetített elemeként kell magában
foglalnia. Schlegel számára ez egyet jelent a „spekulatív” gondolkozás egy
speciális fajtája felé fordulással, ami nélkül Hegel teológiája (ami lényegében
teljességgel elfogadhatatlan Schlegel számára, mert nem eléggé spekulatív)
sem lenne kellõen meggyõzõ. A hegeli dialektika csupán tagadása révén õrzi
meg a közvetlenséget mint a tapasztalat számára kiküszöbölhetetlen funk-
ciót. Semmiben sem közelít Schlegel jobban Kanthoz, mint abban, hogy a
közvetlenség megszüntetését õ is annak reflexív megragadhatatlansága mi-
att utasítja el.

Záró megjegyzések

Schlegel a maga iróniaelméletét a történeti dialektika egyik formájaként
mutatja be; az irónia az antitézisek szintézise, amelyben mindkét összetevõ
individuális karaktere megõrzõdik, mi több, megerõsödik.60 Schlegel 1800
és 1801 között keletkezett Vorlesungen über die Transzendentalphilosophie címû
jénai elõadásaiban dolgozza ki a legrészletesebben a dialektika fogalmát.
Hegel még diákként hallgatta ezeket az elõadásokat,61 amelyek kétségkívül

59 Schlegel elgondolásainak teljesen kimerítõ vizsgálata e kérdésben hosszadalmas tech-
nikai elemzéseket követelne meg arra vonatkozóan, hogy miként gondolkodott az egyete-
mes és a partikuláris dialektikus kölcsönhatás meghatározásáról.

60 „Eszmék”, 74. fr., in id. mû, 501. o.; „Athenäum-töredékek”, 121. fr., in id. mû, 283.
sk. o. („I.”, 74., in KFSA, II. 263. p.; lásd még „AFr.”, 121., in KFSA, II. 184. sk. o.)

61 Lásd „Über den Vortrag der Philosophie auf Universitäten”, in HW, 4. 420. sk. o.



XV. 1. (2013) 157Irónia és romantikus szubjektivitás

fontosak voltak saját dialektika-koncepciójának fejlõdése szempontjából. Sõt,
néhány kortársa azzal bosszantotta, hogy (bármilyen valószínûtlen hangzik
is ez) dialektika-koncepcióját közvetlenül Schlegeltõl merítette.62 A hegeli
dialektika ellentmondásosságukból adódóan egymással feszültségben álló
két elemérõl végsõ soron megmutatkozik, hogy csupán a világban lévõ szub-
jektumoknak az objektumokhoz fûzõdõ kapcsolatára vonatkozó, inadekvát
háttér feltételezések miatt ellentmondásosak. Minden dialektikus konflik-
tus feloldódik egy késõbbi, eleinte még határozatlan elméletben, amely
megõrzi a korábbi feszültség tartalmát e magasabb rendû elméletben kife-
jezve. A romantikus iróniában egyszerre van jelen egy meghatározott tarta-
lom és annak a ténye, hogy mindez nem végleges, ily módon azt sugallva,
hogy a meghatározhatatlan teljes kontextus örökre elérhetetlen. Bár igaz,
hogy az irónia nem tartalmaz ellentmondást azáltal, hogy két állítás tar-
talmát foglalja magában, egy ironikus alkotás nem állítja szembe az alkotás
vagy a fragmentum látszólagos teljességét annak „ellentétével”, vagyis an-
nak alapvetõ hiányosságával. Az ironikus dialektika történeti, kontextuális
és nyitott; míg a hegeli dialektika történeti, teleologikus és zárt.

Ha pusztán Schlegel gondolkodásának dialektikus dimenzióját tekintjük,
akkor a korai német romantikában a dialektika egy jelentõs, Hegel utáni –
sõt, a hegelianizmus keretein belüli – fejlõdésének megelõlegezését láthatjuk,
vagyis pontosan azt, amit Adorno késõbb „negatív dialektikának” nevezett.
Schlegel felismerte, hogy a modern élet fragmentumait nem lehetséges
tökéletesen egységes egésszé összeilleszteni, amelyben minden, ami lehet-
séges, összefüggõvé válik, és lerombolta az ennek elleplezésére törekvõ ide-
alista korlátokat. Ennek fényében Hegel jénai romantikával szembeni reak-
ciója a modern életre adott reakcióként értelmezhetõ, amely olyannyira a
racionális józanságra törekedett, hogy eközben nem vett tudomást a mo-
dern ön-megértésben végbemenõ radikális változásról, amelyben az esetle-
gesség és a történetiség teljességgel nélkülözhetetlenek.

62 E vádaskodás folytatódott a 19. századi Hegel-recepcióban, olyan védelmezõket pro-
vokálva, mint Karl Rosenkranz, aki velõs cáfolatokat jelentetett meg. Hegels Leben (Berlin,
1844. reprint Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963.), 223. o. Hegel burkol-
tan elismeri, hogy a dialektikáról alkotott koncepciója hasonlóságokat mutat a schlegelivel.
Lásd HW, 20. 415. o.


