
dominierender* völligen Unempfänglichkeit der Gelehrten für die 
Ergebnisse meiner Sagenforschungen ganz nutzlos, wollte ich hier 
meine Behauptungen etwa durch Paralleltabellen zu erweisen suchen. 
Diese Dinge müssen vor der Hand Zukunftsmusik bleiben, wie so 
manche andere einschlägige Dinge von gleicher oder größerer 5 
Wichtigkeit: Die Buddha - Sagex) ein Ab s e n k e r  einer älteren 
Gestalt unserer Jesus-Sage als der uns bekannten; dasselbe oder 
ähnliches von mehreren bekannten vorderasiatischen Sagen geltend: 
einer Sage von Ephrem Syrus und einer von Izates von Adiabene; 
die griechische, aus Süd-Israel stammende Sage ein zwingendes 10 
Zeugnis für die Richtigkeit und Folgerichtigkeit unserer bisherigen 
Ergebnisse über die alt- und neutestamentlichen Sagen2). Über­
lassen wir dem Apodiktivismus und Dogmatismus der Gr e ßma nn  
und seiner wie er unbelehrbaren Kollegen ruhig den Kampfplatz. 
Wir können warten, ja uns ist auch ein Wechsel auf die Zu- 15 
kunft nachgerade Hekuba. Nach uns kommt schließlich auch eine 
Zeit. Und brächte auch sie den Sieg der Gerechtigkeit nicht — 
wir dürfen der Überzeugung leben, unseren ureigensten und mit 
fast niemandem geteilten geistigen Besitz um wichtige neue Tat­
sachen bereichert zu haben. Und das bringt uns eine beneidens- 20 
werte Genugtuung, um die wir wahrlich nicht ärmer sein möchten.

P. Jen  s en.

Goldziher: Yahuda, Al-Hidäja Hla FarcCid al-Qulub. 529

Al-Hidäja 'ilä Faraid al-Qulub des Bachja ibn Jösef ihn 
Paqüda aus Andalusien. Im arabischem Urtext zum 
ersten Male nach der OxfOrder und Pariser Handschrift 25 
sowie den Petersburger Fragmenten herausqegeben von Dr.
A. S. Y a h u d a .  Leiden, E. J. Brill, 1912. XXVIII +  
113 +  407 (arab.) SS. gr. 8°.

Durch das Erscheinen dieser Arbeit ist ein längst gehegter 
Wunsch aller, die an der jüdisch-arabischen Kultur und Literatur 30 
interessiert sind, endlich in dankenswerter Weise in Erfüllung ge­
gangen. Man hat bisher das klassische Werk des R. Be c ha j i  
(ich ziehe diese Lautung des Namens vor) über die „ P f l i c h t e n  
der  H e r z e n “ in der hebräischen Übersetzung des Jehüda ibn 
Tibbon gelesen, dessen Übersetzungen arabischer Werke selbst unter 35 
den arabisch sprechenden Juden so viel Beifall fanden, daß sie die

1) Zu indischen Gilgamesch-SsLgen ist, wie mein Schüler E h e lo l f  er­
kannte, wohl auch die im M ahäbhärata  erzählte Geschichte Uttanka's zu 
zählen; doch ist mir deren Einordnung noch nicht möglich.

2) Vgl. dazu meine als Manuskript gedruckten „ Leitsätze und Tabellen 
zu einem Kolleg über Die babylonisch-palästinensischen Ursprünge der grie­
chischen Heldensagen“, Marburg 1912/13. Wer ein wirklich ernstes Interesse 
an diesen Dingen nimmt, dem stelle ich gern ein Exemplar davon zur Ver­
fügung.



530 Anzeigen.

Originale fast in den Hintergrund drängten. Auch der arabische 
Text der „Herzenspflichten“ ist vor der hebräischen Übersetzung 
sehr früh der Vernachlässigung anheimgefallen. Im Orient gehören 
Handschriften derselben zu den Seltenheiten; einiges davon ist nach 

5 europäischen Bibliotheken gerettet worden, die Bodleiana in Oxford 
(0) und die Nationalbibliothek in Paris (P) besitzen je ein voll­
ständiges Exemplar, die Kais. Bibliothek in St. Petersburg aus den 
Erwerbungen Firkowitz' fünf in sehr beschädigtem Zustande er­
haltene Fragmente des arabischen Urtextes. 0 und P bieten viel- 

io fach von einander abweichende Textgestaltungen dar; nicht -immer 
bloße Wortvarianten, sondern, namentlich in den vordem Teilen 
des Werkes bis zum vierten Kapitel, radikale zuweilen auf umfang­
reiche Teile sich erstreckende Verschiedenheiten des Textgefüges. 
Wir stimmen dem Herausgeber (S. 14) nicht bei, wenn er diese 

15 Verschiedenheiten von eifrigen Lesern und Abschreibern herrühren 
läßt, die in den Text ihrer Vorlage glossierend und variierend ein- 
griffen. Es ist eine an arabischen Werken überaus häufig zu er­
fahrende Erscheinung, daß eingreifende Textverschiedenheiten des­
selben Werkes die Verfasser selbst zu Urhebern haben, die bei 

20 verschiedenen Gelegenheiten der unterrichtenden Mitteilung ihres 
Textes die Überarbeitung selbst Vornahmen. Dadurch konnten 
variierende Archetypen entstehen, die jedoch allesamt dem Verfasser 
angehören. Auf jüdisch-arabischem Gebiete bietet hierfür ein Bei­
spiel das siebente Kapitel des K i t ä b  a l - a m ä n ä t  des Sa‘adja, 

25 das in zwei vom Verfasser herrührenden, jedoch unter einander 
gründlich verschiedenen Gestaltungen erhalten ist.

Schon 1904 hat Y. in seiner Straßburger Dissertation „Pro-  
l eg ome na  zu einer e r s t m a l i g e n  H e r a u s g a b e  des Kitäb 
a l - H i d ä j a  usw.“ nebst Edition des ersten Kapitels des Werkes 

so veröffentlicht. In dieser Schrift hat er grundlegende methodische 
Beobachtungen zur jüdisch-arabischen Handschriftenkunde, zur Er­
kennung ihrer Heimat aus den idiomatischen und orthographischen 
Eigentümlichkeiten, ihrer Nutzbarmachung für die Kritik der Texte 
dargelegt, die in der Behandlung jüdisch-arabischer Texte fortan 

85 als Richtschnur dienen können und die er hier in der Gesamtaus­
gabe des Werkes zur Anwendung bringt. In einem der einleiten­
den Abschnitte zu derselben (S. 1—15) kommt er auch hier auf 
dies Thema zurück, um die Frage der Provenienz von 0 (Jemen) 
und P (Magrib), ihr Verhältnis zu einander, sowie die Stellung der 

40 Petersburger Fragmente zu den beiden Archetypen zu beleuchten.
Yahuda hat seiner Ausgabe die Rezension 0 zugrunde gelegt, 

die auch dem hebräischen Übersetzer (T) Vorgelegen hat und die 
die ältere Anlage des Buches darzustellen scheint. Die Abweichungen 
des P und der aus beiden Rezensionen kontaminierten Fragmente 

45 sind, soweit sie nicht bloß auf Unwissenheit oder Oberflächlich­
keit der Abschreiber beruhen (vgl. die richtige Bemerkung in der 
Einleitung S. 11 Anm. 1), im Apparat treulichst mitgeteilt und



beurteilt oder, wo sie sich auf größere Textstücke erstrecken, neben 
0 in gegenüberstehenden Kolumnen im Zusammenhang reproduziert.

Unter den Werken jüdisch-arabischer Theologen, ist wohl keines 
von islamischen Einflüssen so durchdrungen, wie das asketische 
System des B. Sowohl die Motivierung des Werkes, als auch seine 5 
Disposition, sowie viele Bausteine, die zum Ausbau verwendet werden, 
spiegeln die asketisch - süfische Literatur des Islams wieder. (Vgl. 
S c h r e i n e r ,  Der Kaläm in der jüdischen Literatur [Berlin 1895]
24 — 27.) Nur in der ersten Pforte (über das Einheitsbekenntnis) 
betätigt B. Kaläm-Gesichtspunkte mit Beimengung philosophischer io 
Elemente. Hier ist er zumeist Schüler des S a ' a d j a ,  dessen Ideen­
gang er popularisiert, dessen Theorie von den Erkenntnisquellen er 
sich aneignet und durch das ganze Werk immer wieder in An­
wendung bringt. In der Rezension P tritt freilich das Bestreben, 
der Darstellung ein mehr scholastisches Gepräge zu verleihen, hervor. 15 
B. bekennt in seiner Einleitung (26, 10ff.) frei, daß er seine 
moralischen Lehren nicht nur aus jüdischen Elementen aufbaut, 
sondern auch, „soweit seine Kenntnis reicht, die Aussprüche der 
Weisen aller Klassen verwertet, von denen er voraussetzt, daß sich 
die Seelen dabei beruhigen und die Herzen sich zu ihnen hinneigen, 20 
wie z. B. interessante Sprüche der Philosophen, Morallehren der . 
Asketen und ihre löblichen Lebensgewohnheiten.“ Die Berechtigung 
dazu begründet er mit talmudischen Lehren.

Auch wo B. nicht in bewußter Weise rezipiert, sind ihm ganz 
unbeabsichtigt islamische, selbst koranische Ausdrucksweisen geläufig 25 
(vgl. Beispiele schon in meiner Anzeige der Prolegomena, REJ.
XLIX, 159); z. B. 314, 11, der Gegensatz von
und xiLiJüo 340, 12 (beides koranisch). So entlehnt er mit der 
Terminologie der islamischen Theologie auch den besonders im Schi‘iten- 
tum*) gangbaren Gedanken, daß in jeder Generation der Menschen 30 

eine lehrende Persönlichkeit anwesend ist, die den Menschen gegen­
über das „Argument Gottes“ (¿JJt ¿ ^ )  vertritt (292, 17).

Indem er den aus dem Koran stammenden ethischen Terminus 
yo^i, der bereits früher (Sa‘adja, Amärät  

ed. Landauer 256, 3 v. u.) in die jüdische Literatur eingedrungen 35 
war, selbst häufig verwendet (Yah. S. 45 Anm.), knüpft er daran, 
ohne dies als Entlehnung zu kennzeichnen, mit Anwendung passen-

Goldziher: Yahuda, Al-Hidaja 1ila FaraHd al-Qulüb. 531

1) Aber auch in der sunnitischen Orthodoxie, jedoch nicht im Zusammen­
hang mit Imämtheorien; z .B . Ib n  T e jm ijja , Magm^at al-rasä’il (Kairo 1324)

II, 155: &JÜ q.J



532 Anzeigen.

der Bibelverse, die in einem verbreiteten Hadlt (Musl im I,  136, 
A bu Dä wüd  I, 113) erörterte Umschreibung der stufenmäßigen

3

Erfüllung dieser moralischen Pflicht, die auch Gazäll als
* -  s-

(Ihjä II, 288) kennzeichnet:
J Ü » y  O

5 ¿waIaas *j LmJLa ^ ls »lXjo ; die­

selben drei Stufen bei B. 272, 8 (wo in der hebräischen Übersetzung 
übergangen ist) und 330 ult. Auch die Übernahme des

islamischen Begriffes und Terminus uijAJt (90, 4; 148, 16;
250, 8; Yah. S. 85) und die Ablehnung tiefgehender metaphysischer 

io Untersuchungen unter dem Gesichtspunkt des ^ Lo
(191, 19; 361, 8) — wie sie orthodoxe islamische Theologen ge­
wöhnlich aus dem Hadlt xaJLäj ü Lo »SjS o A
(Muh. Studien II, 157) folgern — sind Beweise dafür, wie heimisch 
ihm Gedanken der muhammedanischen religiösen Bildung waren 

15 und wie er sie oft gar nicht mehr als fremde Elemente empfand. 
Darum können wir ihm jedoch Originalität nicht absprechen. 

Denn zunächst sind ja die Entlehnungen immer nur Einlagen seiner 
im ganzen doch selbständigen Darstellung, denen sie als Illustrationen 
dienen. Dann folgt er, wo er es tut, seinen islamischen .Vorbildern 

20 nicht sklavisch, sondern mißt den Wert ihrer Lehren an den traditio­
nellen Auffassungen des Judentums ab, wie dies z. B. Yah. (S. 108 
der Einleitung) an seiner Begriffsbestimmung des Z u h d nachweist, 
dem er nicht den übertreibenden Umfang geben mag, den ihm isla­
mische Asketen (auch Gazäll) an weisen. Freilich ist es ihm schwer 

25 geworden 206, 10 ff. mit jüdischen Anschauugen in Einklang zu 
bringen. Endlich verleiht die individuelle Verarbeitung der aus der 
Fremde entlehnten Materialien, ihre Anpassung an Bibelstellen und 
rabbinische Sprüche, die den Charakter des Buches bildet, demselben 
auch von dieser Seite den berechtigten Anspruch als selbständiges 

30 Werk zu gelten.
Yah. hat in der positiven Nachweisung der fremden Elemente 

die Bechaji-Forschung um einen erheblichen Schritt weitergefördert. 
Seine vorzügliche Kenntnis der einschlägigen islamischen Literatur 
hat ihn befähigt, der wichtigen Frage nach den Quellen der von 

35 B. anonym zitierten Sprüche in der Hadlt- und der Süflliteratur 
näherzutreten. Damit hat schon S c h r e i ne r  (a. a. O. 25ff.) auf 
Grund der hebräischen Übersetzung einen Anfang gemacht; in viel 
weiterem Umfang hat der Verfasser auf Grund des arabischen Wort­
lautes im dritten Abschnitte seiner Einleitung (S. 53—110: „die 

40 islamischen Quellen des al-Hidäja“) sich mit dieser Aufgabe be­
schäftigt, indem er zugleich (S. 12) die graphischen Ursachen dar-



legt, die hin und wieder eine Abweichung der Texte in den Zitaten 
des B. von ihren islamischen Quellen verursacht haben. Die Nach­
weise Y/s erstrecken sich auf die Literatur des Hadlt, auf Chalifen 
und „Genossen“ zugeschriebene Sprüche (darunter Pseudo-‘Ali), auf 
evangelische Lehren und apokryphe, in der §üfiliteratur wieder- 5 
kehrende Jesus - Sprüche, endlich auf die von berühmten §üfl's 
zitierten ethischen und asketischen Lehren. Auf die Zuweisung 
irgend eines Spruches an einen bestimmten Namen ist in dieser 
Literatur natürlich nicht viel zu geben. Die Urhebernamen wechseln 
in verschiedenen Berichten, die mit einander das bequeme Bestreben 10 
gemeinsam haben, später entstandene Lehren durch die Anhängung 
an anerkannte ältere Autoritäten zu legitimieren. Chalifen werden 
wohl solchen Lehrsprüchen ganz fern stehen. Waren sie aber ein­
mal zu asketischen Grüblern metamorphosiert, so hat man sie auch 
für Träger süfischer Lehrsprüche als geeignet befunden, um den 15 
Pomp der frommen Sätze zu erhöhen. Aus Chalifenmunde gewinnt 
ja eine weltentsagende Lehre an Wichtigkeit und Bedeutung. Ein 
Musterbeispiel hierfür ist der A bü Be kr-Spruch S. 88 Anm. 4, 
der auch sonst viel Verbreitung in der jüdischen Literatur gefunden 
hat (Parallelen bei Dukes ,  ö^ 'n p  bnD 49 nr. 31; vgl. dazu noch 20 
J e h u d a  h a - L e w i ,  ed. Brody, III. Gottesdienstl. Lieder nr. 100 
v. 12: m s D*n ¡ist: | nsn ntöfct b“D:P Derselbe wird sonst
ganz wörtlich wohl am passendsten dem Hasan BasrI  zugeschrieben 
( Ba j hak i ,  ed. Schwally 105, 14), aber auch von Ahnaf (b. Kajs), 
von dem ja sehr viel Weisheitssprüche (s. nur Index zum Kämil 25 

s. v.) kursieren (er war ^LäxJ! »IPjJi zUXiL Js.^1, Usd al-gäba 
I, 55, 15) zitiert (‘Ujün al-achbär,  ed. Brockelmann 320, 10 v. u.), 
ja sogar als Spruch des Säfi‘I angeführt ( S u j ü t l ,  Anis al galls 
[Stambul 1311] 188). Vgl. zu den ‘All-Spruch bei
D a m i r l  s. v. II, 404, 5 v. u. 30

Mit Recht lehnt Y. den früher von D. Ka u f ma n n  ange­
nommenen direkten Einfluß der Schriften der I c h w ä n  a l - s a f ä  
auf B. ab (S. 70 — 71). Reminiszenzen an letztere reduzieren sich 
auf Phrasen und Anschauungen, die Gemeingut aller islamisch­
asketischen Literatur sind, die weder zu allererst noch zu allerletzt 35 
von den Ichwän ausgesprochen wurden und die B. in der von ihm 
benutzten sonstigen Literatur reichlich vorfand. Es wäre überhaupt 
eine ganz unrichtige Bewertung des B., ihn unter die konsequenten 
Neuplatoniker zu stellen, wenn er auch indirekt durch das Süfltum 
von ihren Anschauungen beeinflußt ist. Er warnt vielmehr vor 40 
Spekulationen, wie sie von den Vertretern dieser philosophischen 
Richtung getrieben wurden, in ganz unzweideutiger Weise; 
darauf bezieht sich ja seine Warnung 191, 19: ^ Lo wJLkj iU 

j j A  ^  die ich bereits

Goldziher: Yahuda, Al-Hidäja Hla FaroJid al-Qulüb. 533



534 Anzeigen.

bei anderer Gelegenheit (WZKM., XXII, 207) mit als Beweis dafür 
anführen konnte, daß B. unmöglich der Verfasser des ihm früher 
mit Unrecht zugeschriebenen neuplatonischen Buches Ma‘ä n l  al-  
nafs  sein könne. Dies schließt aber, bei der eklektischen Tendenz 

5 B.’s nicht aus, daß er sich manche neuplatonische Theorie zu eigen 
gemacht habe und daß er auch im Neuplatonismus gangbare An­
schauungen verwerte, die seiner asketischen Tendenz forderlich sind. 
Sie erscheinen bei ihm jedoch nicht als Glieder eines bewußten, 
geschlossenen Systems, sondern als gelegentlich angebrachte, in aske- 

10 tischen Kreisen allgemein in Umlauf befindliche Gedanken, die ihm 
sehr willkommen waren und die er sich willig angeeignet hat. Bei 
dem großen Gewicht, das er als Moralist auf den Gedanken der 
Vervollkommnung der Seele und der Geringschätzung der Materie 
legt, verwendet er gern die Definition des Intellektes als „einer 

15 feinen geistigen Substanz, die der Oberwelt entnommen“ (vgl. 107, 2 ff.) 
und „ein Fremdling ist in der Welt der dichten Körper“ (131, 15), 
sowie überhaupt den Gedanken der Fremdheit der Seele in der 
irdischen Welt (^JlxJi 205, 9), in die sie zur
Prüfung 191, 3 f.), Übung und Vervollkommnung

20 herabgesandt wurde (355, 12 ff.; 379, 16 ff.)1). Ja sogar einem von 
den Arabern auf P l a t o  zurückgeführten und auch sonst von Neu- 
platonikern gerne betonten Gedanken über die Entstehungsmotive 
des Menschen (s. Ma ‘äni  a l - n a f s ,  Anmerkung zu 60, 22) be­
gegnen wir bei B. (355, 19). Aber alles dies steht nicht etwa im 

25 Zusammenhang mit emanatistischer Weltkonstruktion, sondern leistet, 
von aller Systematik frei, seinen Dienst zur Kräftigung der aske­
tischen Betrachtung der irdischen Dinge.

Zu den meist bemerkbaren Quellen des B. gehören die Schriften 
des Gazäli. Auch manches der Süfi-Zitate wird er wohl erst sekundär 

30 ihnen entnommen haben. Besonders die in der Einleitung ent­
wickelten grundlegenden Gesichtspunkte des B. über die Minder­
wertigkeit der kasuistischen Übungen der Gesetzwissenschaft gegen­
über der Erforschung der „inneren Pflichten“ (vgl. auch 145, 12 ff.), 
sowie auch auffallende Übereinstimmung in den mit diesem Prinzip 

35 zusammenhängenden Einzelheiten in Gedanken und Ausdruck haben 
schon früher darauf geführt, die Abhängigkeit des B. von den Werken 
des Gazäli anzunehmen und die Entstehungszeit der Hidäja im Sinne 
dieses Abhängigkeitsverhältnisses festzustellen. Der terminus a 
quo bestimmt sich durch die frühesten Zitate, in denen auf das 

40 Werk des B. Bezug genommen wird. Es wird zuerst von Abra­
ham ibn Ezra  zitiert im Deuteronomiumkommentar (vollendet 
1156, vgl. Yahuda, Prolegomena 12) und im Jesöd Mörä (1158; 
vgl. REJ. a. a. 0. 155 Anm. 1). Die zeitlich nächstfolgende Bezug­

1) Auch in der hebräischen Tokhächa des B. Ygl. S t u d i e s  in  J e w i s h  
L i t e r a t u r e  . . in honor o f ...........K. Kohler 129.



nähme auf das Buch des B. geschieht in dem aus Südarabien 
stammenden Werke Bu s t ä n  al ‘u k ü l  (ed. D. Levine, New York 
1908), dessen Abfassungszeit der Herausgeber desselben (p. X) in 
sicherer Weise auf das Jahr 1165 festgesetzt hat und dessen Ver­
fasser (Text 24, 12 ff.) eine Charakteristik der Tendenz der Hidäja 5 
bietet. (Vgl. meine Anzeige der Ausgabe in WZKM., XXII, 207). 
Die Abfassungszeit der Hidäja wäre also in den Zeitraum zwischen 
Gazäll (st. 1111), dessen Werke schon während seines Lebens in 
weiten Kreisen große Wirkung übten und der Mitte des 12. Jahr­
hunderts, etwa im ersten Drittel desselben, anzusetzen. Diese Zeit- io 
bestimmung hat auch Yah. (Proleg. 26) gegenüber der früheren, die 
die Lebenszeit B/s um ein Jahrhundert hinaufrückte, näher be­
gründet und wir finden keine Ursache dafür, daß er bei Wieder­
aufnahme dieser Frage (S. 64) den früheren Resultaten sich mit 
einiger Skepsis gegenüberstellt. In dieser neuen Arbeit hat er ja 15 
selbst die Gründe für die Annahme des erwähnten Abhängigkeits- 
verhältnisses noch um einiges vermehrt. Dazu rechne ich zunächst, 
außer den zahlreichen von ihm nachgewiesenen Parallelen zum Ihjä, 
die Übereinstimmungen B/s mit einem bisher weniger berück­
sichtigten ethischen Traktat des Gazäll, dem Mlzän a l - ‘amal  20 
(S. 70), den wir früher in der hebräischen Übersetzung des Abraham 
b. Chasdai (s. interessante Beobachtungen über dieselbe S. 55 Anm.), 
seit einiger Zeit im arabischen Original benutzen können. Dann 
fällt doch auch schwer ins Gewicht die bereits in den Prolegomena 
angedeutete, hier weiter ausgeführte und an den Texten zweifellos 25 
demonstrierte Entdeckung Yah/s von der wörtlichen Übereinstimmung 
großer Strecken des zweiten bäb der Hidäja ((jO^JL^IL:

=  n m sri ‘■tfiö) mit dem dasselbe Thema (physiko-theologischer 
Gottesbeweis) behandelnden kleinen Traktat des Gazäll unter dem 
Titel ¿JLit ,3  '¿+3i ü ; so sehr, daß der Text des B. zur 30

Ergänzung der Lücken und zur Emendation der Unebenheiten des 
Gazäli-Textes herangezogen werden konnte (S. 64 ff). So weit­
gehende Identität läßt sich schwerlich durch die Annahme beiden 
Schriften gemeinsamer Quellen begründen, so sehr das teleologische 
Thema in der arabischen philosophischen Literatur auch früher1) gern 35

Goldziher: Yahucla, Al-Htdajci ’ila Farä'id al-Qulüb. 535

1) Wir erwähnen beispielsweise des A b u B a k r  a l - R a z I  (st. ca. 923— 932) 
o *  LäJLs> ^ Iw J^U

.tLcac^i ^5Li/i*; Ibn ab! Usejbi'a I, 315 (wohl von dem unter dem Titel 

•tLiaübJi ins Arabische übersetzten 71£qI x&v iv  ccvd'Qa)7tov
Ca){LCCTL hoqIcöv, Wenrich 245, angeregt; über Beziehungen darauf in der jüd. 
Literatur s. S t e i n s c h n e i d e r ,  Hebr. Bibliogr. XIII, 16; Übersetzungen 651, 
Anm. 8; J e c h .  P i s a ,  ed. Kaufmann 86), des Abu S a h l  a l - M a s I l i I  (Zeit-



536 Anzeigen.

behandelt worden ist1). In derselben Weise wie nur um ein weniges 
später (ca. 1140) der Toledaner J e h u d a  h a - L e w i  in seinem 
Chazari-Buch sich unter den Einfluß der Polemik des Gazäli gegen 
die Philosophie stellte, hat sich B. durch die religiös-ethischen 

5 Gesichtspunkte des auch in der andalusischen Islamwelt hoch­
berühmten Theologen anregen lassen. Es ist nicht anzunehmen, 
daß beispielsweise das K ü t a l - k u l ü b ,  dem Gazäli viele seiner 
Ideen entnahm, unmittelbaren Einfluß auf B. geübt haben sollte; 
dies Werk ist in der Heimat B/s kaum in weite Kreise gedrungen, 

io während gerade in Adalusien, wo sich gegen Ende des 11. Jahr­
hunderts ein erbitterter Kampf für und gegen Gazäli entfaltete (die 
Faklhs von Cordoba übergaben ja das Ihjä dem Scheiterhaufen; 
andere empörten sich gegen diese Maßregel, ZDMG. 53, 619 Anm. 2), 
seine Werke die Aufmerksamkeit empfänglicher Leute auch außer- 

15 halb des Islamkreises auf sich ziehen konnten.
B. lehnt es von vornherein ab, seine Darstellung auf spekulative 

Beweisführung zu gründen (26, 5 ff.); er sucht vielmehr dem popu­
lären Verständnis durch Bibelstellen und Sprüche der Altvorderen, 
sowie durch Erzählung von lehrenden Exempeln nahezukommen. 

20 Gegen die Unter Schätzung seiner Fertigkeit im schönen arabischen 
Ausdruck (23, 3 ff.) dürfen wir ihn gegen sich selbst in Schutz 
nehmen. Seine Diktion ist vielmehr stets gehoben, würdig und 
eindrucksvoll, dem Ernst des Gegenstandes angemessen, häufig von 
rhetorischem Schwung getragen, ohne in Schwulstigkeit zu verfallen.

25 Sie reiht sich der besten arabischen Prosa an. Wir verweisen bei­
spielsweise auf 221, 2 ff.; 328, 16ff.; 358, 1 ff. und die Sag4-Stellen 
323 ult.; 354, 15ff.

Es kann zum Lobe des hebräischen Übersetzers gesagt werden, 
daß er sich bestrebt hat, sich möglichst auf der Höhe seiner Ur- 

30 schrift zu bewegen. Er hat auch im Einzelnen viel gewissenhafte 
Sorgfalt in der Lösung seiner Aufgabe an den Tag gelegt. Seine 
Arbeit, in deren Einleitung er die Erfordernisse eines kompetenten 
Übersetzers auseinandersetzt, weist aber trotzdem nicht wenige Mängel 
auf. Er hat auch in diesem Übersetzungswerk Mißverständnisse 

35 und Irrungen nicht vermieden, an denen stellenweise wohl auch die 
Mangelhaftigkeit seiner Vorlage Schuld trägt (z. B. 261, 10 das 
der Übersetzung [*THn] zugrundeliegende iTHN̂ bfc* b^Nisba* für 

'cbN), die jedoch auch vielfach aus Verlesung und Ver­
kennung der richtigen Vorlage entstanden sind. Als Beispiel der

genossen des Ibn Sinä) O Ü £> £  *JU t Ibn Usejb.
I, 327.

1) Nach Bechaji schrieb der Bibelerklärer T a n c h ü m  J e r ü s a l m l  ein 

nicht mehr vorhandenes ,3
auf das er in seinem Kommentar zu Köhel. 3 , 10 verweist 

( Maga zi n  für jüd .  G es ch . ,  XV, 11 unten).



Übersetzungsfehler letzterer Art kann folgende Stelle dienen: 197, 3 
gJl «-vLJj »jIÄc 'Jijjs was T- übersetzt J) u i t ö  cpai

3
Vßinbto"), indem er nmpb (für seine Nahrung) als nmpb (für seine 
Kraft) mißverstanden hat.

Ähnliche Flüchtigkeiten sind wie in den späteren Übersetzungs- 5 
arbeiten des Jeh. ibn T. auch in dieser nicht selten. Bisher sind 
wohl vereinzelte Versuche zur Kritik der TB.-Übersetzung veröffent­
licht worden (s. bei S t e i n s c h n e i d e r ,  Hebr. Übers, d. Mittelalt. 
377). Auf das ganze Gebiet sich erstreckend hat hier Yah. in den 
Fußnoten der Ausgabe auf solche Versehen und ihre graphischen io 
Veranlassungen mit Umsicht hin gewiesen und außerdem einen be­
sonderen Abschnitt seiner Einleitung (S. 19—52), wo er die Über­
setzungsmethode T/s, aber auch den Wert seiner Arbeit für die 
Kritik des arabischen Urtextes, als dessen Zeuge sie jedenfalls gelten 
kann, charakterisiert, der ausführlichen Darstellung dieser Fragen 15 
gewidmet. Mit einer reichen Auswahl kennzeichnender Beispiele, 
werden die Strauchelungen T/s illustriert. Die lebendige Vertraut­
heit Yah/s mit der hebräischen Sprache hat ihn dabei veranlaßt, 
Proben einer neuen, dem Geist und Wort des Originals treuer ent­
sprechenden hebräischen Übersetzung vorzulegen, deren Bewertung 20 
jedoch außerhalb des Kreises gegenwärtiger Anzeige liegt. Jeden­
falls wird auch durch diese Nach Weisungen die dringende Notwendig­
keit dieser Ausgabe, sowie die Tatsache demonstriert, daß ein Ver­
ständnis der Gedanken B/s auf Grund der hebräischen Übersetzung 
allein nur in mangelhafter Weise erreicht werden kann. 25

Der Verfasser hat in den Anmerkungen zu den einleitenden 
Abschnitten manche hübsche Bemerkung über einige mit dem Thema 
des Werkes eng zusammenhängende Fragen gegeben. Wir heben 
hervor S. 32. 51 über Nachbildung arabischer Verbalformen und 
Wortbedeutungen in der hebräischen Übersetzerschule (vergleiche dazu 30 

JQR. XIV, 722—724); S. 74—75 (und auch sonst) über Parallelen 
zwischen Hadltsprüchen und Agädä. Hingegen möchte ich der 
Annahme (S. 61 Anm. 1) nicht Raum geben, daß Maimünl in Tarn, 
fus. c. VII Widerspruch gegen B. beabsichtigt; zu einem solchen 
gab übrigens der angeführte Passus des letzteren — wie ja auch 35 
aus der Darstellung Yah/s ersichtlich ist — gar keine Veranlassung. 
Jedoch kann beobachtet werden, daß die mu‘tazilitische Fassung des 
Dogmas von der Sündlosigkeit der Propheten hier und da (nicht 
oft) Spuren ihres Einflusses auf mu‘tazilitischen Ideen zugängliche 
jüdische Denker aufweist. Auf ein Beispiel (den Karäer J e p h e t h 4® 
b. ‘Al l )  habe ich gelegentlich in D er I s l a m,  III, 238 Anm. 3 
hingewiesen. Dazu kann auch S a ‘a d j a ,  Amänät, ed. Landauer 176

Goldziher: Yahuda, Al-Hidaja Hla FarWid al-Qulub. 537

1) Nicht ifaS^b wie z. B. die Übersetzung von Fürstenthal voraussetzt: 
„seine e i g e n e  Nahrung.“

Zeitschrift der D. M. G. Bd. LXVII. 35



538 Anzeigen.

( =  hebr. Slucki 88) gestellt werden, wo S. sich alle Mühe gibt, 
die Annahme der Unmöglichkeit menschlicher Sündlosigkeit zu 
widerlegen und den Bibelvers Köhel. 7, 20, der diese Annahme 
unterstützt, durch künstliche (aber wieder mu'tazilitische) Deutung, 

5 im Sinne der istitäca , als zu solcher Unterstützung ungeeignet zu 
erweisen.

Trotz der, vom Verfasser freilich weit überschätzten Beziehung, 
in der ich zu der Textedition stehen durfte, hoffe ich mich keiner 
Mißdeutung auszusetzen, wenn ich der Editionsarbeit Yah/s nur 

io alles Rühmliche nachsage. Er hat die durch die Buntheit der Ab­
weichungen und Mißverständnisse der handschriftlichen Vorlagen 
von Schritt auf Schritt sich darbietenden Schwierigkeiten und 
Klippen mit methodischem Sinne überwunden und einen, strengen 
philologischen Forderungen entsprechenden Text geboten, welcher 

15 „der Urhandschrift der Hidäja am nächsten stehen dürfte, wohl noch 
näher als die T.-Übersetzung“. Die Richtigkeit der Konstruktion
o iÜ  die er mit Recht beibehalten hat (Einleitung 9, Anm.)
wird auch dadurch erwiesen, daß sie die in der philosophischen 
Literatur feststehende Form ist; s. A l f ä r ä b l ' s  Pßilosoph. Ab- 

20 handlungen (ed. Dieterici) 24, 10. 12; L i b e r  de Caus i s  (ed. 
Bardenhewer) 65, 8; Theolog.  Ar i s t o t .  (ed. Dieterici) 111, 5 
v. u. — 200, 3 wäre trotz der Übereinstimmung der Handschriften 
das dem Sinne nicht entsprechende zu streichen, das auch dem 
T. in der Tat nicht Vorgelegen zu haben scheint (St. 218, 3 v. u.). 

25— Völlig belanglose Druckfehler sind noch im Text 88b, 11; 
147,20;  148, 9; 197, 19; 200,1;  212,19,  in der Einleitung 
S. 59, Anm. 2 (1. Qähir), 103, Anm. 10 stehen geblieben. Der 
Eigenname S. 103, 10 lautet richtig M u t a r r i f ;  TA. s. v. VI,
180, 25 determiniert ihn wohl =  — 215, 8

30 (Text) verändert Yah. (mündl. Mitteilung) mit den MSS. gegen
Gl. O. zu Ä.b'Lv — Es ist zu hoffen, daß die

verdienstliche Arbeit Yahuda’s als Anregung zum vergleichenden 
Studium der verwandten Literatur dienen wird.

I. Goldz iher .

35 Abu Hanifa ad-Dinaweri. Kitab al-ahbar at-tiwal. Préfacey 
Variantes et Index publiés par Ignace K r  a t c h k  ov sh y. 
Leide, E. J. Brill. 82 +  S. 1912. M. 6.—.

Der gute Petersburger Arabist, Professor Wladimir Girgass 
(Vladimir Guirgass) hatte gerade noch vor seinem vorzeitigen Tod,


