Goldziher: Yahuda, Al-Hidaja 'da Fard'id al-Qulab. 529

dominierenden volligen Unempfinglichkeit der Gelehrten fiir die
Ergebnisse meiner Sagenforschungen ganz nutzlos, wollte ich hier
meine Behauptungen etwa durch Paralleltabellen zu erweisen suchen.
Diese Dinge miissen vor der Hand Zukunftsmusik bleiben, wie so
manche andere einschligige Dinge von gleicher oder groBerer
Wichtigkeit: Die Buddha-Sage!) ein Absenker einer dlteren
Gestalt unserer Jesus-Sage als der uns bekannten; dasselbe oder
dhnliches von mehreren bekannten vorderasiatischen Sagen geltend:
einer Sage von Ephrem Syrus und einer von Izates von Adiabene;
die griechische, ans Siid-Israel stammende Sage ein zwingendes
Zeugnis fiir die Richtigkeit und Folgerichtigkeit unserer bisherigen
Ergebnisse iiber die alt- und neutestamentlichen Sagen?2). Uber-
lassen wir dem Apodiktivismus und Dogmatismus der GreBmann
und seiner wie er unbelehrbaren Kollegen ruhig den Kampfplatz.
Wir konnen warten, ja uns ist auch ein Wechsel auf die Zu-
kunft nachgerade Hekuba. Nach uns kommt schlieBlich auch eine
Zeit. Und brichte auch sie den Sieg der Gerechtigkeit nicht —
wir diirfen der Uberzeugung leben, unseren ureigensten und mit
fast niemandem geteilten geistigen Besitz um wichtige neue Tat-
sachen bereichert zu haben. Und das bringt uns eine beneidens-
werte Genugtuung, um die wir wahrlich nicht #rmer sein méchten.
P. Jensen.

Al-Hidaja ’ila Fara'id al-Qulab des Bachja ibn Josef ibn

Paquda aus Andalusien. Im arabischem Urtext zum

ersten. Male nach der Oxforder und Pariser Handschrift

sowie den Petersburger Fragmenten herausgegeben von Dr.
A 8. Yahuda. Leiden, E. J. Brill, 1912. XXVIII +
118 -+ 407 (arab) SS. gr. 8°.

Durch das Erscheinen dieser Arbeit ist ein lingst gehegter
Wunsch aller, die an der jiidisch-arabischen Kultur und Literatur
interessiert sind, endlich in dankenswerter Weise in Erfiillung ge-
gangen. Man hat bisher das klassische Werk des R. Bechaji
(ich ziehe diese Lautung des Namens vor) iiber die ,Pflichten
der Herzen“ in der hebriischen Ubersetzung des Jehiida ibn
Tibbon gelesen, dessen Ubersetzungen arabischer Werke selbst unter
den arabisch sprechenden Juden so viel Beifall fanden, daB sie die

1) Zu indischen Gélgamesch-Sagen ist, wie mein Schiiler Ehelolf er-
kannte, wohl auch die im Mahabharata erzihlte Geschichte Uttanka's zu
zéhlen; doch ist mir deren Einordnung noch nicht méglich.

2) Vgl. dazu meine als Manuskript gedruckten ,Leitséitze und Tabellen
zu einem Kolleg iiber Die babylonisch-palistinensischen Urspriinge der grie-
chischen Heldensagen®, Marburg 1912/13. Wer ein wirklich ernstes Interesse
an diesen Dingen nimmt, dem stelle ich gern ein Exemplar davon zur Ver.
fligung.

bl

0

85



o>

10

1

o

20

25

8

<

8

o

40

45

530 Anzetgen,

Originale fast in den Hintergrund dringten. Auch der arabische
Text der ,Herzenspflichten® ist vor der hebriischen Ubersetzung
sehr friih der Vernachlissigung anheimgefallen. Im Orient gehdren
Handschriften derselben zu den Seltenheiten; einiges davon ist nach
europiiischen Bibliotheken gerettet worden, die Bodleiana in Oxford
(0) und die Nationalbibliothek in Paris (P) besitzen je ein voll-
stindiges Exemplar, die Kais. Bibliothek in St. Petersburg aus den
Erwerbungen Firkowitz’ fiinf in sehr beschidigtem Zustande er-
haltene Fragmente des arabischen Urtextes. O und P bieten viel-
fach von einander abweichende Textgestaltungen dar; nicht immer
bloBe Wortvarianten, sondern, namentlich in den vordern Teilen
des Werkes bis zum vierten Kapitel, radikale zuweilen auf umfang-
reiche Teile sich erstreckende Verschiedenheiten des Textgefiiges.
Wir stimmen dem Herausgeber (S.14) nicht bei, wenn er diese
Verschiedenheiten von eifrigen Lesern und Abschreibern herriithren
1aBt, die in den Text ihrer Vorlage glossierend und variierend ein-
griffen. Es ist eine an arabischen Werken iiberaus hiufig zu er-
fahrende Erscheinung, daf} eingreifende Textverschiedenheiten des-
selben Werkes die Verfasser selbst zu Urhebern haben, die bei
verschiedenen Gelegenheiten der unterrichtenden Mitteilung ihres
Textes die Uberarbeitung selbst vornahmen. Dadurch konnten
variierende Archetypen entstehen, die jedoch allesamt dem Verfasser
angehtren. Auf jiidisch-arabischem Gebiete bietet hierfiir ein Bei-
spiel das siebente Kapitel des Kitab al-amanat des Sa‘adja,
das in zwei vom Verfasser herrithrenden, jedoch unter einander
griindlich verschiedenen Gestaltungen erhalten ist.

Schon 1904 hat Y. in seiner StraBburger Dissertation ,Pro-
legomena zu einer erstmaligen Herausgabe des Kitab
al-Hidaja usw.“ nebst Edition des ersten Kapitels des Werkes
verdffentlicht. In dieser Schrift hat er grundlegende methodische
Beobachtungen zur jiidisch-arabischen Handschriftenkunde, zur Er-
kennung ihrer Heimat aus den idiomatischen und orthographischen
Eigentiimlichkeiten, ihrer Nutzbarmachung fiir die Kritik der Texte
dargelegt, die in der Behandlung jidisch-arabischer Texte fortan
als Richtschnur dienen konnen und die er hier in der Gesamtaus-
gabe des Werkes zur Anwendung bringt. In einem der einleiten-
den Abschnitte zu derselben (8. 1—15) kommt er auch hier auf
dies Thema zuriick, um die Frage der Provenienz von O (Jemen)
und P (Magrib), ibr Verhiltnis zu einander, sowie die Stellung der
Petersburger Fragmente zu den beiden Archetypen zu beleuchten.

Yahuda hat seiner Ausgabe die Rezension O zugrunde gelegt,
die auch dem hebraischen Ubersetzer (T) vorgelegen hat und die
die dltere Anlage des Buches darzustellen scheint. Die Abweichungen
des P und der aus beiden Rezensionen kontaminierten Fragmente
sind, soweit sie nicht bloB auf Unwissenheit oder Oberflichlich-
keit der Abschreiber beruhen (vgl. die richtige Bemerkung in der
Einleitung 8. 11 Anm. 1), im Apparat treulichst mitgeteilt und



Goldziher: Yahuda, Al-Hidaja 'ila Fara'id al-Qulab. 531

beurteilt oder, wo sie sich auf grofiere Textstiicke erstrecken, neben
O in gegeniiberstehenden Kolumnen im Zusammenhang reproduziert.

Unter den Werken jiidisch-arabischer Theologen, ist wohl keines
von islamischen Einflissen so durchdrungen, wie das asketische
System des B. Sowohl die Motivierung des Werkes, als auch seine
Disposition, sowie viele Bausteine, die zum Ausbau verwendet werden,
spiegeln die asketisch - stifische Literatur des Islams wieder. (Vgl.
Schreiner, Der Kalam in der jidischen Literatur [Berlin 1895]
24 —27) Nur in der ersten Pforte (liber das Einheitsbekenntnis)
betitigt B. Kalam-Gesichtspunkte mit Beimengung philosophischer
Elemente. Hier ist er zumeist Schiiler des Sa‘adja, dessen Ideen-
gang er popularisiert, dessen Theorie von den Erkenntnisquellen er
sich aneignet und durch das ganze Werk immer wieder in An-
wendung bringt. In der Rezension P tritt freilich das Bestreben,
der Darstellung ein mehr scholastisches Gepriige zu verleihen, hervor.
B. bekennt in seiner Einleitung (26, 10ff) frei, daB er seine
moralischen Lehren nicht nur aus jiidischen Elementen aufbaut,

sondern auch, ,soweit seine Kenntnis reicht, die Ausspriiche der

Weisen aller Klassen verwertet, von denen er voraussetzt, daB sich
die Seelen dabei beruhigen und die Herzen sich zu ihnen hinneigen,

-

0

-

5

wie z. B. interessante Spriiche der Philosophen, Morallehren der.

Asketen und ibre loblichen Lebensgewohnheiten.* Die Berechtigung
dazu begriindet er mit talmudischen Lehren.

Auch wo B. nicht in bewuliter Weise rezipiert, sind ihm ganz
unbeabsichtigt islamische, selbst koranische Ausdrucksweisen gelaufig
(vgl Belsplele schon in meiner Anzeige der Prolegomena, REJ.
XLIX, 159); 2. B. gwmd slend) 814, 11, der Gegensatz von ,{;
und syliue 840, 12 (beides koranisch). So entlehnt er mit der

Terminologie der islamischen Theologie auch den besonders im Schi‘iten-
tum?) gangbaren Gedanken, daf in jeder Generation der Menschen
eine lehrende Personlichkeit anwesend ist, die den Menschen gegen-

tiber das ,Argument Gottes* (al} %) vertritt (292, 17).

Indem er den aus dem Koran stammenden ethischen Terminus
Sl e il ongmlly sed, der bereits friiher (Sa‘adja, Amarat
ed. Landauer 256, 8 v. u.) in die jiidische Literatur eingedrungen

war, selbst hiufig verwendet (Yah. 8. 45 Anm.), kniipft er daran,
ohne dies als Entlehnung zu kennzeichnen, mit Anwendung passen-

1) Aber auch in der sunnitischen Orthodoxie, jedoch nicht im Zusammen-
hang mit Imamtheorien; z. B. Ibn Tejmijja, Magmi‘at al-rasa’il (Kairo 1324)

11, 15w5: g Maad Wakd B ald W3l3 (g0 3 00y 0 L



1

<

15

20

2

o

30

35

40

532 Anzeigen.

;ler Bibelverse, die in einem verbreiteten Hadit (Muslim I, 136,
Abd Dawitd I, 118) ertrterte Umschreibung der stufenmiBigen

Exrfiillung dieser moralischen Pflicht, die auch Gazali als uh;zji
N & wlaeY) (Thja TI, 288) kennzeichnet: §Kie oXio (sly cyo
akiss gty o) 5 nilankid sty W) 5 s wiaialss die-

selben drei Stufen bei B. 272, 8 (wo in der hebriischen Ubersetzung
askiy, fibergangen ist) und 330 wult. Auch die Ubernahme des
islamischen Begriffes und Terminus L;s'zis. eS)..&JS (90, 4; 148, 16;
250, 8; Yah. S. 85) und die Ablehnung tiefgehender metaphysischer
Untersuchungen unter dem Gesichtspunkt des xadms ¥ Lo 53

(191, 19; 861, 8) — wie sie orthodoxe islamische Theologen ge-

‘wohnlich aus dem Hadit aaizs ¥ Lo w}.‘" .C).U rbkwi CyS R

(Muh. Studien II, 157) folgern — sind Beweise dafiir, wie heimisch
ihm Gedanken der muhammedanischen religitsen Bildung waren
und wie er sie oft gar nicht mehr als fremde Elemente empfand.

Darum kénnen wir ihm jedoch Originalitit nicht absprechen.
Denn zunichst sind ja die Entlehnungen immer nur Einlagen seiner
im ganzen doch selbstindigen Darstellung, denen sie als Illustrationen
dienen. Dann folgt er, wo er es tut, seinen islamischen .Vorbildern
nicht sklavisch, sondern miBt den Wert ihrer Lehren an den traditio-
nellen Auffassungen des Judentums ab, wie dies z. B. Yah. (S. 108
der Einleitung) an seiner Begriffsbestimmung des Zuhd nachweist,
dem er nicht den iibertreibenden Umfang geben mag, den ihm 1sla,-
mische Asketen (auch (tazali) anweisen. Frelhch 1st es ihm schwer
geworden 206, 10ff. mit judischen Anschauugen in Einklang zu
bringen. Endlich verleiht die individuelle Verarbeitung der aus der
Fremde entlehnten Materialien, ihre Anpassung an Bibelstellen und
rabbinische Spriiche, die den Charakter des Buches bildet, demselben
auch von dieser Seite den berechtigten Anspruch als selbsta.ndlges
Werk zu gelten.

Yah. hat in der positiven Nachweisung der fremden Elemente
die Bechaji-Forschung um einen erheblichen Schritt weitergefordert.
Seine vorziigliche Kenntnis der einschligigen islamischen Literatur
hat ihn befibigt, der wichtigen Frage nach den Quellen der von
B. anonym zitierten Spriiche in der Hadit- und der Sufiliteratur
niherzutreten. Damit hat schon Schreiner (a. a. O. 25ff) auf
Grund der hebriischen Ubersetzung einen Anfang gemacht; in viel
weiterem Umfang hat der Verfasser auf Grund des arabischen Wort-
lautes im dritten Abschnitte Seiner Einleitung (S. 53—110: ,die
islamischen Quellen des al-Hidaja*) sich mit dieser Aufgabe be-
schiftigt, indem er zugleich (8. 12) die graphischen Ursachen dar-



Goldzither: Yahuda, Al-Hiddja "ild Fard'id al-Qulib. 533

legt, die hin und wieder eine Abweichung der Texte in den Zitaten
des B. von ihren islamischen Quellen verursacht haben. Die Nach-
weise Y.'s erstrecken sich auf die Literatur des Hadit, auf Chalifen
und ,Genossen® zugeschriebene Spriiche (darunter Pseudo-‘All), auf
evangelische Lehren und apokryphe, in der $ufiliteratur wieder-
kehrende Jesus - Spriiche, endlich auf die von beriihmten Safi’s
zitierten ethischen und asketischen Lehren. Auf die Zuweisung
irgend eines Spruches an einen bestimmten Namen ist in dieser
Literatur natiirlich nicht viel zu geben. Die Urhebernamen wechseln
in verschiedenen Berichten, die mit einander das bequeme Bestreben
gemeinsam haben, spiter entstandene Lehren durch die Anhingung
an anerkannte #ltere Autoritiiten zu legitimieren. Chalifen werden
wohl solchen Lehrspriichen ganz fern stehen. Waren sie aber ein-
mal zu asketischen Griiblern metamorphosiert, so hat man sie auch
fiir Tréger stfischer Lehrspriiche als geeignet befunden, um den
Pomp der frommen Sitze zu erhohen. Aus Chalifenmunde gewinnt
ja eine weltentsagende Lehre an Wichtigkeit und Bedeutung. Ein
Musterbeispiel hierfiir ist der Abi Bekr-Spruch 8. 88 Anm. 4,
der auch sonst viel Verbreitung in der jiidischen Literatur gefunden
hat (Parallelen bei Dukes, owap Sm> 49 nr. 81; vgl. dazu noch
Jehuda ha-Lewi, ed. Brody, III. Gottesdienstl. Lieder nr. 100
v. 12: 92 ©97 FL "3 | Man "wK 9230 TR1). Derselbe wird sonst
ganz wortlich wohl am passendsten dem Hasan Basri zugeschrieben
(Bajhaki, ed. Schwally 105, 14), aber auch von Ahnaf (b. Kajs),
von dem ja sehr viel Weisheitsspriiche (s. nur Index zum Kamil
s. v.) kursieren (er war <M=}l sloo] slaXd o=, Usd al-gaba
I, 55, 15) zitiert (‘Ujun al-achbir, ed. Brockelmann 820, 10 v. u.),
ja sogar als Spruch des Safi'T angefiihrt (Suj@ti, Anis al galis
[Stambul 1811] 188). Vgl zu Sl & JSles den ‘Ali-Spruch bei
Damirt s v. )\ I, 404, 5 v. u

Mit Recht lehnt Y. den frither von D. Kaufmann ange-
nommenen direkten Einfluf der Schriften der Ichwan al-safa
auf B. ab (8. 70—71). Reminiszenzen an letztere reduzieren sich
auf Phrasen und Anschauungen, die Gemeingut aller islamisch-
asketischen Literatur sind, die weder zu allererst noch zu allerletat
von den Ichwan ausgesprochen wurden und die B. in der von ihm
benutzten sonstigen Literatur reichlich vorfand. Es wire tiberhaupt
eine ganz unrichtige Bewertung des B., ihn unter die konsequenten
Neuplatoniker zu stellen, wenn er auch indirekt durch das Sufitum
von ihren Anschauungen beeinflult ist. Er warnt vielmehr vor
Spekulationen, wie sie von den Vertretern dieser philosophischen
Richtung getrieben wurden, in ganz unzweideutiger Weise;

darauf bezieht sich ja seine Warnung 191, 19: ¥ Le Cdlay Wb
LVl IOl ) gl Je aliing aSjos ¥y xging, die ich bereits

30



1

1

2

2

30

38

4

o

0

o

0

o

5

=

534 Anzeigen.

bei anderer Gelegenheit (WZKM., XXII, 207) mit als Beweis dafiir
anfiilhren konnte, daB B. unmoglich der Verfasser des ihm friiher
mit Unrecht zugeschriebenen neuplatonischen Buches Ma‘anit al-
nafs sein konne. Dies schliefit aber, bei der eklektischen Tendenz
B.’s nicht aus, daB er sich manche neuplatonische Theorie zu eigen
gemacht habe und dal er auch im Neuplatonismus gangbare An-
schauungen verwerte, die seiner asketischen Tendenz forderlich sind.
Sie erscheinen bel ihm jedoch nicht als Glieder eines bewufiten,
geschlossenen Systems, sondern als gelegentlich angebrachte, in aske-
tischen Kreisen allgemein in Umlauf befindliche Gedanken, die thm
sehr willkommen waren und die er sich willig angeeignet hat. Bei
dem groBen Gewicht, das er als Moralist auf den Gedanken der
Vervollkommnung der Seele und der Geringschitzung der Materie
legt, verwendet er gern die Definition des Intellektes als ,einer
feinen geistigen Substanz, die der Oberwelt entnommen* (vgl. 107, 2ff)
und ,ein Fremdling ist in der Welt der dichten Korper“ (131, 15),
sowie iiberhaupt den Gedanken der Fremdheit der Seele in der

irdischen Welt (allalf 109 § (usill £3;¢ 205, 9), in die sie zur
Priifung (L,)Lsus, )L+x;'>$ 191, 8£), Ubung und Vervollkommnung

herabgesandt wurde (355, 12ff.; 379, 16ff)%). Ja sogar einem von
den Arabern auf Plato zuriickgefiihrten und auch sonst von Neu-
platonikern gerne betonten Gedanken iiber die Entstehungsmotive
des Menschen (s. Ma‘ani al-nafs, Anmerkung zu 60, 22) be-
gegnen wir bei B. (855, 19). Aber alles dies steht nicht etwa im
Zusammenhang mit emanatistischer Weltkonstruktion, sondern leistet,
von aller Systematik frei, seinen Dienst zur Kriftigung der aske-
tischen Betrachtung der irdischen Dinge.

Zu den meist bemelkbaren Quellen des B. gehoren die Schriften
des Gazall. Auch manches der STfi-Zitate wird er wohl erst sekundir
ihnen entnommen haben. Besonders die in der Einleitung ent-
wickelten grundlegenden Gesichtspunkte des B. iiber die Minder-
wertigkeit der kasuistischen Ubungen der Gesetzwissenschaft gegen-
tiber der Erforschung der ,inneren Pflichten“ (vgl. auch 145, 12ff),
sowie auch auffallende Uberemstlmmuno in den mit diesem Prmz1p
zusammenhiingenden Einzelheiten in Gedanken und Ausdruck haben
schon frither darauf gefiihrt, die Abhéngigkeit des B. von den Werken
des Gazali anzunehmen und die Entstehungszeit der Hidaja im Sinne
dieses Abhingigkeitsverhiltnisses festzustellen Der terminus a
quo bestimmt sich durch die frithesten Zitate, in denen auf das
Werk des B. Bezug genommen wird. Es wird zuerst von Abra-
ham ibn Bzra zitiert im Deuteronomiumkommentar (vollendet
1156, vgl. Yahuda, Prolegomena 12) und im Jesod Mora (1158;
vgl. REJ a. a. O. 155 Anm. 1). Die zeitlich ndchstfolgende Bezug-

1) Auch in der hebriischen Tokhacha des B. Vgl. Studies in Je wish
Literature .. in honor of ..... K. Kohler 129.



Goldziher . Yaluda, Al-Htdaja ’ila Faraid al-Qulab. 535

nahme auf das Buch des B. geschieht in dem aus Siidarabien
stammenden Werke Bustan al ‘ukal (ed. D. Levine, New York
1908), dessen Abfassungszeit der Herausgeber desselben (p. X) in
sicherer Weise auf das Jahr 1165 festgesetzt hat und dessen Ver-
fasser (Text 24, 12ff) eine Charakteristik der Tendenz der Hidaja

bietet. (Vgl. meine Anzeige der Ausgabe in WZKM., XXII, 207).

Die Abfassungszeit der Hldaga, wire also in den Zeltra.um zw1schen
Gazali (st. 1111), dessen Werke schon wihrend seines Lebens in
weiten Kreisen grofle Wirkung tibten und der Mitte des 12. Jahr-
hunderts, etwa im ersten Drittel desselben, anzusetzen. Diese Zeit-
bestimmung hat auch Yah. (Proleg. 26) gegeniiber der fritheren, die
die Lebenszeit B.s um ein Jahrhundert hinaufriickte, niher be-
griindet und wir finden keine Ursache dafiir, dafl er bei Wieder-
aufnahme dieser Frage (S. 64) den friiheren Resultaten sich mit
einiger Skepsis gegeniiberstellt. In dieser neuen Arbeit hat er ja
selbst die Griinde fiir die Annahme des erwihnten Abhingigkeits-
verbdltnisses noch um einiges vermehrt. Dazu rechne ich zunichst,
auBer den zahlreichen von 1hm nachgew1esenen Parallelen zum IhJ&
die Ubereinstimmungen B.s mit einem bisher weniger beriick-
sichtigten ethischen Traktat des Gazali, dem Mizan al-‘amal
(S. 70), den wir friiher in der hebrmschen Ubersetzung des Abraham
b. Chasdai (s. interessante Beobachtungen iiber dleselbe S. 55 Anm.),
seit einiger Zeit im arabischen Original benutzen kdnnen. Dann
fallt doch auch schwer ins Gewicht die bereits in den Prolegomena
angedeutete, hier weiter ausgefuhrte und an den Texten zweifellos
demonstrierte Entdeckung Yah.’s von der wortlichen Ubereinstimmung

groBer Strecken des zweiten bab der Hidaja ( ndphlls ,Lutedl spy
ﬁdi = 113°112m1 W) mit dem dasselbe Thema (physiko-theologischer
Gottesbeweis) behandelnden kleinen Traktat des Gazall unter dem
Titel all} w3 At § %.X8; so sehr, daB der Text des B. zar

Erginzung der Liicken und zur Emendation der Unebenheiten des
Gazali-Textes herangezogen werden konnte (S. 64ff). So weit-
gehende Identitdt liBt sich schwerlich durch die Annahme beiden
Schriften gemeinsamer Quellen begriinden, so sehr das teleologische
Thema in der arabischen philosophischen Literatur auch friiher!) gern

1) Wir erwithnen beispielsweise des Ab@l Bakr al-Raz1 (st. ca. 923—932)
Pl o 0¥ agty Leako Lt Lille i} & QLS

5\55 slaasd tiuﬂl.; Ibn abi Usejbi‘a I, 315 (wohl von dem unter dem Titel

sleaeHt t':L}uo ins Arabische iibersetzten megl yoslag t@v £v dv@odmov

copett poeiwy, Wenrich 245, angeregt; iiber Beziehungen darauf in der jiid.
Literatur s. Steinschneider, Hebr. Bibliogr. XIII, 16; Ubersetzungen 651,
Anm. 8; Jech, Pisa, ed. Kaufmann 86), des Abii Sahl al-MasThT (Zeit-

20



o

10

1

2

2

3

8

o

0

o

<

>

536 Anzeigen.

behandelt worden ist?). In derselben Weise wie nur um ein weniges
spiter (ca. 1140) der Toledaner Jehuda ha-Lewi in seinem
Chazari-Buch sich unter den Einfluf der Polemik des Gazali gegen
die Philosophie stellte, hat sich B. durch die religids-ethischen
Gesichtspunkte des auch in der andalusischen Islamwelt hoch-
beriihmten Theologen anregen lassen. Es ist nicht anzunehmen,
daB beispielsweise das Kut al-kultub, dem Gazali viele seiner
Ideen entnahm, unmittelbaren Einflufl auf B. geiibt haben sollte;
dies Werk ist in der Heimat B.s kaum in weite Kreise gedrungen,
withrend gerade in Adalusien, wo sich gegen Ende des 11. Jahr-
hunderts ein erbitterter Kampf fiir und gegen Gazall entfaltete (die
Fakihs von Cordoba iibergaben ja das Ihja dem Scheiterhaufen;
andere empdrten sich gegen diese Mafiregel, ZDMG. 53, 619 Anm. 2),
seine Werke die Aufmerksamkeit empfiinglicher Leute auch aufler-
halb des Islamkreises auf sich ziehen konnten.

B. lehnt es von vornherein ab, seine Darstellung auf spekulative
Beweisfithrung zu griinden (26, 51ff.); er sucht vielmehr dem popu-
laren Verstdndnis durch Bibelstellen und Spriiche der Altvorderen,
sowie durch Erzihlung von lehrenden Exempeln nahezukommen.
Gegen die Unterschitzung seiner Fertigkeit im schtnen arabischen
Ausdruck (28, 3ff) diirfen wir ihn gegen sich selbst in Schutz
nehmen. Seine Diktion ist vielmehr stets gehoben, wiirdig und
eindrucksvoll, dem Ernst des Gegenstandes angemessen, hiufig von
rhetorischem Schwung getragen, ohne'in Schwulstigkeit zu verfallen.
Sie reiht sich der besten arabischen Prosa an. Wir verweisen bei-
spielsweise auf 221, 2ff.; 828, 16f.; 858, 1ff. und die Sag‘-Stellen
823 ult.; 354, 151

Es kann zum Lobe des hebriischen Ubersetzers gesagt werden,
dafB er sich bestrebt hat, sich moglichst auf der Hohe seiner Ur-
schrift zu bewegen. Er hat auch im Einzelnen viel gewissenhafte
Sorgfalt in der Losung seiner Aufgabe an den Tag gelegt. Seine
Arbelt in deren Einleitung er die Erfordermsse eines kompetenten
Ubersetzers auseinandersetzt, weist aber trotzdem nicht wenige Mangel
auf. Er hat auch in diesem Ubersetzungswerk MifBiverstéindnisse
und Irrungen nicht vermieden, an denen stellenweise wohl auch die
Mangelhaftigkeit seiner Vorlage Schuld trigt (z. B. 261, 10 das-
der Ubersetzung [-n7n] zugrundeliegende Saxybx Swwiodn fiir
Sabaybr ‘ebn), die jedoch auch vielfach aus Verlesung und Ver-
kennung der richtigen Vorlage entstanden sind. Als Beispiel der

genossen des Ibn S7na) UL.NSS ks 3 alll KX L@_Yos Ibn Usejb.
I, 827.
1) Nach Bechaji schrieb der Bibelerklirer Tanchiim Jer@isalmi ein

nicht mehr v?rhandenes t)ba.n &&)LM:‘, ULQ)AS\,U K3 J@S ULA{
u')b;_>;l$ &, suf das er in seinem Kommentar zu Kohel. 3, 10 verweist
(Magazin fiir-jiid. Gesch., XV, 11 unten),



Goldziher : Yahuda, Al-Hidaja "la Fara'id al-Qulub. h37

Ubersetzungsfehler letzterer Art kann folgende Stelle dienen: 197, 3
é\SS alidy w3p) aStde 5, was T. iibersetzt 1)y 12m g=on
312519, indem er fﬂj‘\,%’: (fiir seine Nahrung) als .'m;,';b (fiir seine
Kraft) miBverstanden hat.

Ahnliche Fliichtigkeiten sind wie in den spiteren Ubersetzungs-
arbeiten des Jeh. ibn T. auch in dieser nicht selten. Bisher sind
wohl vereinzelte Versuche zur Kritik der TB.-Ubersetzung verdffent-
licht worden (s. bei Steinschneider, Hebr. Ubers. d. Mittelalt.
377). Auf das ganze Gebiet sich erstreckend hat hier Yah. in den
FuBlnoten der Ausgabe auf solche Versehen und ihre crraphischen
Veranlassungen mit Umsicht hingewiesen und auflerdem einen be-
sonderen Abschnitt seiner Emleltung (S. 19—52), wo er die Uber-
setzungsmethode T.s, aber auch den Wert seiner Arbeit fiir die
Kritik des arabischen Urtextes, als dessen Zeuge sie jedenfalls gelten
kann, charakterisiert, der ausfiihrlichen Darstellung dieser Fragen
gewidmet. Mit einer reichen Auswahl kennzeichnender Beispiele,
werden die Strauchelungen T.’s illustriert. Die lebendige Vertraut-
heit Yah.’s mit der hebriischen Sprache hat ihn dabei veranlafit,
Proben einer neuen, dem Geist und Wort des Originals treuer ent-
sprechenden hebriischen Ubersetzung vorzulegen, deren Bewertung
jedoch auBerbalb des Kreises gegenwiirtiger Anzeige liegt. Jeden-
falls wird auch durch diese Nachweisungen die dringende Notwendig-
keit dieser Ausgabe, sowie die Tatsache demonstrlert dafl ein Ver-
stindnis der Gedanken B’s auf Grund der hebra,lschen Ubersetzung
allein nur in mangelbafter Weise erreicht werden kann.

Der Verfasser hat in den Anmerkungen zu den einleitenden
Abschnitten manche hiibsche Bemerkung iiber einige mit dem Thema
des Werkes eng zusammenhiéingende Fragen gegeben. Wir heben
hervor 8. 82. 51 iiber Nachbildung arabischer Verbalformen und
Wortbedeutungen in der hebriischen Ubersetzersehule (vergleiche dazu
JQR. XIV, 722—724); 8. 74—75 (und auch sonst) tiber Parallelen
zwischen Haditspriichen und Agada. Hingegen mochte ich der
Annahme (8. 61 Anm. 1) nicht Raum geben, daff Maimtini in Tam.
fus. ¢. VII Widerspruch gegen B. beabsichtigt; zu einem solchen
gab iibrigens der angefiihrte Passus des letzteren — wie ja auch
aus der Darstellung Yah.’s ersichtlich ist — gar keine Veranlassung.
Jedoch kann beobachtet werden, dafl die mu‘tazilitische Fassung des
Dogmas von der Siindlosigkeit der Propheten hier und da (nicht
oft) Spuren ihres Einflusses auf mu‘tazilitischen Ideen zugingliche
jiidische Denker aufweist. Auf ein Beispiel (den Karsier Jepheth
b. ‘A11) habe ich gelegentlich in Der Islam, III, 238 Anm. 3
hingewiesen. Dazu kann auch Sa‘adja, Amanat, ed. Landauer 176

1) Nicht im;;"; wie z. B. die Ubersetzung von Fiirstenthal voraussetzt:
,s¢ine eigene Nahrung.“
Zeitschrift der D. M. G. Bd. LXVIL 35

25

40



o

1

<

1

o

20

25

30

35

A38 Anzeigen.

= hebr. Slucki 88) gestellt werden, wo S. sich alle Miihe gibt,
die Annahme der Unmdglichkeit menschlicher Siindlosigkeit zu
widerlegen und den Bibelvers Kchel. 7, 20, der diese Annahme
unterstiitzt, durch kiinstliche (aber wieder mu‘tazilitische) Deutung,
im Sinne der éstita‘e, als zu solcher Unterstiitzung ungeeignet zu
erweisen.

Trotz der, vom Verfasser freilich weit iiberschitzten Beziehung,
in der ich zu der Textedition stehen durfte, hoffe ich mich keiner
MiBdeutung auszusetzen, wenn ich der Editionsarbeit Yah's nur
alles Riithmliche nachsage. Er hat die durch die Buntheit der Ab-
weichungen und MiBverstindnisse der handschriftlichen Vorlagen
von Schritt auf Schritt sich darbietenden Schwierigkeiten und
Klippen mit methodischem Sinne iiberwunden und einen, strengen
philologischen Forderungen entsprechenden Text geboten, welcher
oder Urhandschrift der Hidaja am nichsten stehen diirfte, wohl noch
niher als die T.-Ubersetzung®. Die Richtigkeit der Konstruktion

il Q\>$J5$, die er mit Recht beibehalten hat (Einleitung 9, Anm.)

wird auch dadurch erwiesen, daB sie die in der philosophischen
Literatur feststehende Form ist; s. Alfarabi’s Philosoph. Ab-
handlungen (ed. Dieterici) 24, 10. 12; Liber de Causis (ed.
Bardenhewer) 65, 8; Theolog. Aristot. (ed. Dieterici) 111, 5
v. u. — 200, 8 wire trotz der ﬁbereinstimmung der Handschriften
das dem Sinne nicht entsprechende Uwal zu streichen, das auch dem
T. in der Tat nicht vorgelegen zu haben scheint (St. 218, 8 v. u.).
— Véllig belanglose Druckfehler sind noch im Text 88, 11;
147, 20; 148,9; 197,19; 200,1; 212,19, in der Einleitung
8. 59, Anm. 2 (1. Qahir), 103, Anm. 10 stehen geblieben. Der
Eigenname S. 103, 10 lautet richtig Mutarrif; TA. s. v. VI,

180, 25 determiniert ihn vson=as, wohl = Cu=us. — 215, 8
(Text) veréindert Yah. (miindl. Mitteilung) mit den MSS. gegen
Gl. O. zu C)LX.U, L;)L"’;'“ ul_f L o Es ist zu hoffen, dafl die

verdienstliche Arbeit Yahuda’s als Anregung zum vergleichenden
Studium der verwandten Literatur dienen wird.

I. Goldziher.

Aba Hamifa ad-Dinaweri. Kutab al-apbar at-tiwal. Préface,
Variantes et Index publiés par Ignace Kratchkovsky.
Leide, E. J. Brill. 82 4 4 8. 1912. M. 6.—.

]')e? gute Petersburger Arabist, Professor Wladimir Girgass
(Vladimir Guirgass) hatte gerade noch vor seinem vorzeitigen Tod,



