
ÉLETREFORM-
MOZGALMAK, 
PEDAGÓGIAI ÉS 
MÛVÉSZETI
REFORMTÖREKVÉSEK 
A 20. SZÁZAD ELSÕ 
FELÉBEN: VALLÁSOS 
ÉS OKKULT HATÁSOK 
NEMZETKÖZI 
RECEPCIÓJA

É
LE

T
R

E
FO

R
M

-M
O

ZG
A

LM
A

K
, P

E
D

AG
Ó

G
IA

I É
S 

M
Û

V
É

SZ
ET

I R
E

FO
R

M
T

Ö
R

E
K

V
É

SE
K

 A
 2

0.
 S

ZÁ
ZA

D
 E

LS
Õ

 F
E

LÉ
BE

N
: V

A
LL

Á
SO

S 
É

S 
O

K
K

U
LT

 H
AT

Á
SO

K
 N

E
M

ZE
T

K
Ö

ZI
 R

EC
E

P
C

IÓ
JA

Szerkesztette:
Pethõ Villõ  

Polyák Zsuzsanna  
Vincze Beatrix 

metszéspontok



Ez a mű a Creative Commons Nevezd meg! - Ne add el! - Így add tovább! 4.0 Nemzetközi 
Licenc feltételeinek megfelelően felhasználható.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Életreform-mozgalmak, pedagógiai és művészeti reformtörekvések a 20. 
század első felében: vallásos és okkult hatások nemzetközi recepciója
Life-Reform Movements, Educational and Artistic Reform Efforts in the First Half of the 
20th Century: International Reception of Religious and Occult Influences

Szerkesztette Pethő Villő, Polyák Zsuzsanna és Vincze Beatrix
https://orcid.org/0000-0001-8410-5675 
https://orcid.org/0000-0002-3408-616X 
https://orcid.org/0000-0001-8091-0933

Oktatástudomány / Educational sciences (12830); Történettudomány / History (12970); 
M?vészetek, m?vészettörténet / Arts, Art history (13040)
életreform, m?vészet, reformpedagógia

life-reform, arts, reform pedagogy

ISBN 978-963-646-485-1 (pdf)

DOI: https://doi.org/10.56037/978-963-646-485-1

https://openaccess.hu/



ÉLETREFORM-MOZGALMAK,  
PEDAGÓGIAI ÉS MŰVÉSZETI  

REFORMTÖREKVÉSEK  
A 20. SZÁZAD ELSŐ FELÉBEN:  

VALLÁSOS ÉS OKKULT HATÁSOK 
NEMZETKÖZI RECEPCIÓJA



Metszéspontok

Az ELTE PPK
és a L’Harmattan Kiadó közös sorozata

Sorozatszerkesztő
Fehérvári Anikó



ÉLETREFORM-MOZGALMAK,  
PEDAGÓGIAI ÉS MŰVÉSZETI  

REFORMTÖREKVÉSEK A 20. SZÁZAD 
ELSŐ FELÉBEN: VALLÁSOS  

ÉS OKKULT HATÁSOK  
NEMZETKÖZI RECEPCIÓJA

Szerkesztették:
Pethő Villő 

Polyák Zsuzsanna 
Vincze Beatrix

ELTE PPK – L’Harmattan Kiadó
Budapest, 2025



A tanulmányok a 2022. szeptember 16–18. között Csopakon megtartott „Életreform 
és a művészetek – kapcsolati hálók, nemzetközi recepciós hatások, misztikus újvallásos 
és okkult irányzatok hatása a 20. század első felében” című tudományos szimpóziumon 
elhangzott előadásokból készültek.

A kötet a Magyar Művészeti Akadémia Művészetelméleti és Módszertani Kutatóintézet 
által támogatott „Életreform és a művészetek – az életreform gyökerű művészeti és társadalmi 
reformmozgalmak kibontakozása és nemzetközi recepciója a 20. század első felében” című 
kutatáshoz. Témavezető: prof. dr. Németh András, projektkoordinátor: dr. Vincze 
Beatrix, a Magyarországi Reformpedagógiai Egyesület elnöke.

A kötetet lektorálták:
Prof dr. Sárkány Péter
Dr. Ugrai János

© Szerkesztők, szerzők, 2025



TARTALOM

Előszó 7

ÉLETREFORM ÉS A MŰVÉSZETEK 
– VALLÁSOS, OKKULT HATÁSOK

15

30

44

65

79

96

Arany Zsuzsanna
A „gnózisban a megváltás”? Spiritizmuskritika a Nyugatban

Albrecht Zsófia
A lótusz lelke. Misztikus újvallásos irányzatok, 
az életreform és a képzőművészet kapcsolatáról

Végvári Zsófia
Energia és művészet. Csontváry Kosztka Tivadar 
és Wilhelm Ostwald: az energetisták

Pálkuti Anikó
Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak

Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos
Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? Hermann Hesse 
távol-keleti utazása

Hársvölgyi Virág
A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra

Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András A 
Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül, 
illetve 1990 után 114



ÉLETREFORM – 

 REFORMPEDAGÓGIA ÉS MŰVÉSZETPEDAGÓGIA

139

159

172

188

199

219

Polyák Zsuzsanna
John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai

Pethő Villő
Orkesztika és misztérium. Test- és léleknevelés az Új Iskolában

Földesi Renáta – Balogh Brigitta
Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában

Czabaji Horváth Attila
„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról

Czabaji Horváth Attila, Nagy Barbara, Szabó Gábor, 
Durayné Fliszár Nóra, Szvitil Gabriella
A pedagógiai tér értelmezései A Jövő Utjain című folyóirat 
néhány évfolyamában

Vincze Beatrix
A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése az életreform mozgalmak 
tükrében a 20. század első felében

A kötet szerzői 235



ELŐSZÓ

A kötet témája, miként erre annak címe is utal, az életreform, amely a 19–20. 
század fordulóján megjelenő sokszínű, széles körben különböző hatásfokkal kibon-
takozó társadalmi reformmozgalom különböző irányzatainak gyűjtőfogalma. 
Ezen irányzatok a századfordulótól kezdődően az egyre gyorsuló tempóban vál-
tozó, modernizálódó világ kihívásaira válaszul jelentek meg. 

Az életreform és ahhoz kapcsolódó különböző mozgalmak összefüggéseit 
felvázoló kutató, Wolfgang R. Krabbe tipológiájában (2001) elkülönítette az úgy-
nevezett ökológiai jellegű repektív szociogenetikus mozgalmakat, melyek az „új ott-
hon” megteremtését, a természetes és természetközeli lakókörnyezet kialakítását, 
az ember és természet harmonikus egységének helyreállítását tűzték ki célul. Ide 
sorolhatjuk a természetvédő és állatvédő mozgalmakat, a városok peremén ter-
vezetten kialakított kertvárosokat, lakótelepeket, de akár a különböző csoportok 
által létrehozott életközösségeket, kommunákat is. Az előbbi mozgalmak mellett 
külön csoportot alkotnak az individuál-genetikus életmódreformhoz köthető irány-
zatok, melyek az egyén „új emberré” válásához járulnak hozzá. Ezek a reformok 
nemcsak az ember „megújításához”, de a közösség, és azon túl a társadalom „reform-
jához” is hozzájárulhatnak. Ide tartozik a vegetarianizmus és a természet regene-
ráló, kiegyensúlyozó hatását hasznosító természetgyógyászat, ezen túl az emberi 
test és lélek tökéletesítését szolgáló víz-, fény- és levegőkúrák, a nudizmus, valamint 
ide sorolhatóak az antialkoholista és dohányzásellenes csoportok is. 

A Krabbe által felvázolt rendszerben az előbbiekben említett ún. „magirányza
tokhoz” sajátosan kapcsolódnak az egyén, az egyes ember életreformján túlmutató, 
de egy harmonikus jövőbeli társadalom megteremtését célzó reformelképzelések. 
Az életreform irányzatok két nagyobb csoportját kiegészítő, támogató irányzatok 
közé sorolható a társas kapcsolatok, a férfi–nő kapcsolatok reformja, a különböző 
generációs és emancipációs mozgalmak: a gyermekvédelmi mozgalom, az ifjúsági 
mozgalmak, a nőmozgalmak, a honismeret és honvédelem, a képzőművészeti, 
irodalmi, színházi, tánc- és mozdulatművészeti mozgalmak. Ugyancsak kiegészítő 
irányzatként említi Krabbe az életreform-mozgalmakhoz kapcsolódóan megjelenő, 



8  	   Életreform-mozgalmak

különböző okkult-ezoterikus háttérrel rendelkező újvallásos mozgalmakat. Mind-
amellett maga az életreform is egyfajta reformvallásként értékelhető, akárcsak 
a vegetarianizmus irányzata (Linse, 2001; Baader, 2007). A teozófia és antropo-
zófia pedig bár vallásos mozgalmak, de kapcsolódnak az életreformhoz szorosan 
kapcsolódó reformpedagógiai mozgalomhoz is.

Az életreform-mozgalom szoros összefüggést mutat a reformpedagógiai moz-
galommal, amelynek esetében először Jürgen Oelkers (1992) hívta fel a figyelmet 
arra, hogy az nem tekinthető egységes, önálló, originális elméletet és gyakorlatot 
megteremtő mozgalomnak, mert nézetei leginkább a felvilágosodás gondolat
világából és az újkori pedagógia elképzeléseiből táplálkoznak. Viszont kiemelte, 
hogy egyértelműen újat hoz a reformpedagógia egy sajátos gyermekszemlélet, 
a gyermek „stilizált képének” megteremtésében, illetve, hogy a századfordulón 
megjelenő életreform-mozgalmak hatással voltak a különféle pedagógiai kísérle-
tekre és reformgondolatokra. Emiatt Oelkers arra jutott, hogy a pedagógiai reform-
mozgalom szoros összefüggésben fejlődött és szinkronban állt a 19. század végén 
kibontakozó antimodernista törekvésekkel, és emiatt csak ezekkel az életreform- 
törekvésekkel együtt vizsgálható (Oelkers, 1992).

Ehrenhard Skiera 2002-ben megjelent tanulmányában a reformpedagógia 
meghatározásában a következőket emelte ki: „A reformpedagógia az iskolára 
vonatkozó olyan kísérletnek tekinthető, amely radikálisan szakít a »régi iskola« 
képével, annak tekintélyelvű, korlátozó, életidegen elemeivel, és helyette az ezzel 
szemben álló olyan »új iskola« megvalósulásához nyújt segítséget, amelynek műkö-
dését az alábbi pedagógiai motívumok jellemzik: gyermekközpontúság; a tanulói 
aktivitás, kreativitás, életközeliség szempontjainak figyelembevételére törekvő 
tanulási formák kialakításának igénye; a gyermeki érdeklődés és gyermeki szük-
ségletek előtérbe helyezése; az iskola mint életközösség, a kooperatív, tudatos és 
felelősségteljes élet és tanulás helyszínére, a teljes gyermeki személyiség fejleszté-
sére, a »teljes ember« nevelésére irányuló törekvések. A meghatározás történeti 
szempontból azokra a reformkísérletekre vonatkozik, amelyek különböző mód-
szertani irányzatok (művészetpedagógiai mozgalom, munkaiskola, élményre ala-
pozott oktatás és mások) és sajátos iskolaalakzatok (Landerziehungsheim, Mon
tessori, Waldorf, Jenaplan, Freinet, Dalton–Plan és más) formájában egy adott 
időszakban megjelennek; rendszerezési szempontból nézve az iskola humanizá-
lására irányuló olyan permanens programok megvalósulását jelentik, amelyek 
esetében nem feltétlenül szükséges, hogy annak történelmi előzménye legyen 
(természetesen alkalomadtán ennek megléte vizsgálható)” (Skiera, 2002, pp. 
173–174).

Az 1990-es évek közepétől jelentek meg az első kutatások, melyek a reform-
pedagógia és az életreform-mozgalmak viszonyát, a mozgalmak kölcsönhatását 
nemzetközi társadalomtörténeti, recepciós és hatástörténeti kontextusba helyezve, 



Előszó�     9

interdiszciplináris megközelítésben elemezték. A magyar és a közép-európai ten-
denciákat, különösen a reformpedagógiai törekvéseket elemző vizsgálatok az 
életreform törekvések multikulturális jellegére mutattak rá (Németh, Mikonya 
& Skiera, 2005; Skiera, Németh & Mikonya, 2006).

A tanulmánykötet az ELTE PPK Elméleti–Történeti és Összehasonlító Peda-
gógiai Kutatócsoport keretében folyó, ezt a kutatási irányt követő, 2004-ben induló 
hazai és nemzetközi kutatási pályázatok (OTKA, OMAA, MMA) által is támo-
gatott Életreform és reformpedagógia kutatási projektjéhez kapcsolódik. A prof. dr. 
Németh András által vezetett, folyamatosan bővülő kutatócsoport eddigi ered-
ményeit számos konferenciaelőadás, hazai és nemzetközi folyóiratban megjelenő 
tanulmány, továbbá a témában készített doktori disszertációk mellett magyar, 
német és angol nyelvű tanulmánykötetek is összegzik (Németh & Hopfner 2008; 
Németh & Pirka 2013; Beke, Németh & Vincze 2013; Németh, Pirka & Pukánszky 
2013; Németh, Stöckl & Vincze 2017; Boreczky & Vincze 2018; Németh & 
Skiera 2018; Vincze, Kempf & Németh 2020a, 2020b). A kutatócsoport kiemel-
kedő vállalkozása volt a Műcsarnok felkérésre a Rejtett történetek – az életreform-
mozgalmak és a művészetek (2018–2019) című kiállítás megrendezése és a téma 
disszeminációját szolgáló nemzetközi konferencia megszervezése. 

Jelen kötet írásai a fenti publikációs sorozat újabb alkotásaként, minden eddi-
ginél tágabbra nyitják az életreformhoz köthető asszociációs teret. A tanulmányok 
két nagyobb témakörhöz kapcsolódnak. Az Életreform és a művészetek – vallásos 
és okkult hatások című fejezet első tanulmányában Arany Zsuzsanna a Nyugat 
folyóirat szerzőinek spiritizmuskritikájáról ír. Ezt követően két tanulmány 
a képzőművészet területére visz. Albrecht Zsófia írásában a spiritizmussal is 
kapcsolatba kerülő cseh alkotó, František Kupka műveit elemzi, példát mutatva 
az újvallásos mozgalmak és a képzőművészet összefonódására. Végvári Zsófia két 
energetista alkotó, Csontváry Kosztka Tivadar és Wilhelm Ostwald művészeti 
elképzeléseit és festészeti alapanyagokkal kapcsolatos újításait állítja párhuzamba, 
áttekintve Ostwald írásait és azok Csontváry által publikált értelmezését. Pálkuti 
Anikó Hamvas Béla író, filozófus és esztéta művein keresztül vizsgálja a szerző 
kapcsolódását a századfordulón megjelenő életreform-mozgalmakhoz. Földiné 
Irtl Melinda és Komár Lajos tanulmányában Hermann Hesse, német–svájci író 
a Távol-Kelethez fűződő kapcsolatát mutatja be. Hársvölgyi Virág a magyar sajtó 
által közvetített távol-keleti hatásokról ad áttekintést. Ruzsa Bence, Szabó Zoltán 
András és Németh András dolgozatukban nemcsak Hamvas Béla magyar élet-
reform mozgalomban betöltött szerepét vizsgálják, de áttekintést adnak a Ham-
vas Béla Kör szellemi életben betöltött szerepéről és a Hamvas-kultusz 
átalakulásáról is.

A kötet második nagy fejezetének címe az Életreform – reformpedagógia és 
művészetpedagógia. Polyák Zsuzsanna a Kodály Zoltán zenepedagógiájára, vala-



10 	﻿   Életreform-mozgalmak

mint a magyar zenepedagógiai reformelképzelésekre nagy hatást gyakorló John 
Curwen munkásságát, és Curwen Tonic Sol-fa mozgalmát mutatja be. Pethő 
Villő tanulmányában a különféle reformpedagógiai elképzeléseknek teret és 
helyet adó budai Új Iskola testneveléshez kapcsolódó gyakorlatát, valamint az 
iskolában rövid ideig tanító Dienes Valéria működését ismerteti. Földesi Renáta 
és Balogh Brigitta Pető András filozófiai írásain és további pedagógiai dokumen-
tumokon keresztül elemezték a ritmus jelentését és szerepét a konduktív peda-
gógiában. Czabaji Horváth Attila a magyar reformpedagógiai elképzelések és az 
életreform-mozgalmak bemutatására törekvő A Jövő Utjain folyóiratban vizsgálta 
Célestine Freinet iskolájáról megjelent írásokat. Czabaji Horváth Attila, Nagy 
Barbara, Szabó Gábor, Durayné Fliszár Nóra, Szvitil Gabriella munkájukban 
áttekintést adtak a pedagógiai tér értelmezéséről ugyancsak A Jövő Utjain folyó-
iratban megjelent írásokon keresztül. A kötetet záró tanulmányban Vincze Beat-
rix az emberi test és lélek számára megújulást kínáló test- és fürdőkultúrához 
kapcsolódó magyar és idegen nyelvű szakirodalmat összegzi, és bemutatja a szá-
zadelő fürdőkultúráját formáló tényezőket. 

A szerteágazó témák jelzik az életreform-mozgalmak szövevényes és összetett 
hazai recepcióját. Reméljük, hogy az irányzatok mögötti részletek elemzése segí-
tik az olvasókat az életreformerek szándékainak és céljainak pontosabb megérté-
sében és utat találnak a jelenleg is továbbélő utópiákhoz. 

Irodalom

Baader, M. S. (2007). A reformpedagógia környezetéhez: A vallás új formái 1900 körül, 
nietzscheanizmus, életreform In Biró Zs. H. & Pap K. T. (Szerk.), Posztmodern kihívá-
sok a pedagógiatörténet-írásban (pp. 34–57). Gondolat Kiadó.

Beke, L., Németh, A. & Vincze, G. (Szerk.). (2013). Mozdulat – magyar mozdulatművészet 
a korabeli társadalom és művészet tükrében. Gondolat Kiadó.

Boreczky, Á. & Vincze, B. (Szerk.). (2018). Reformpedagógia és életreform – recepciós tenden-
ciák, intézményesülési folyamatok. Gondolat Kiadó.

Buchholz, K. (2001). Begriffliche Leitmotive der Lebensreform. In K. Buchholz (Hrsg.), Die 
Lebensreform Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900 (pp. 41–42). 
Haeusser-Media.

Krabbe, W. R. (2001). Die Lebensreformbewegung. In K. Buchholz (Hrsg.), Die Lebensreform. 
Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900 (pp. 25–29). Verlag Hässer. 

Linse, U. (2001). Lebensreform und Reformreligionen In: K. Buchholz (Hrsg.), Die Lebens-
reform Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900 (pp. 193–198). Haeus-
ser-Media.



Előszó�     11

Németh, A., Mikonya, Gy. & Skiera, E. (Szerk.). (2005): Életreform és reformpedagógia – 
nemzetközi törekvések magyar pedagógiai recepciója. Gondolat Kiadó.

Németh, A. & Hopfner, J. (Hrsg.). (2008). Pädagogische Strömungen in der k. u. k. Monarchie. 
Peter Lang Verlag. 

Németh, A. & Pirka, V. (Szerk.). (2013). Az életreform és reformpedagógia – recepciós és 
intézményesülési folyamatok a 20. század első felében). Gondolat Kiadó. 

Németh, A., Pirka, V. & Pukánszky, B. (Szerk.). (2013). Továbbélő utópiák I. Gondolat Kiadó.
Németh, A., Stöckl, C. & Vincze, B. (Eds). (2017). Survival of Utopias – Weiterlebende 

Utopien. Life Reform and Progressive Education in Austria and Hungary – Lebensreform 
und Reformpädagogik in Österreich und Ungarn. Peter Lang Verlag. 

Németh, A. & Skiera, E. (Szerk.). (2018). Rejtett történetek – az életreform mozgalmak és 
a művészetek. Műcsarnok.

Oelkers, J. (1992). Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. Juventa Verlag.
Skiera, E. (2002). A reformpedagógia hatása az NSZK iskolareformjainak alakulására. In 

Reformpedagógia-történeti tanulmányok. Európai kölcsönhatások, nemzeti sajátosságok (pp. 
171–192). Osiris.

Skiera, E., Németh, A. & Mikonya, Gy. (Eds.). (2006). Reformpädagogik und Lebensreform 
in Mitteleuropa – Ursprünge, Auspragung und Richtungen, landerspezifische Entwicklung-
stendenzen. Gondolat Kiadó. 

Vincze, B., Kempf, K. & Németh, A. (Eds). (2020a). Hidden Stories – Life Reform Movements 
and the Art. Peter Lang Publisher. 

Vincze, B., Kempf, K. & Németh, A. (Szerk.). (2020b). Az életreform és a művészetek. Gon-
dolat Kiadó – Műcsarnok. 





ÉLETREFORM  

ÉS A MŰVÉSZETEK 

– VALLÁSOS, OKKULT HATÁSOK





Arany Zsuzsanna

A „GNÓZISBAN A MEGVÁLTÁS”?
Spiritizmuskritika a Nyugatban

Látlelet a magyar századvégről

A Nyugat folyóiratban közölt írások szerzői meglehetősen kritikusan álltak hozzá 
az életreform mozgalmakkal kapcsolatba hozható áramlatokhoz. A spiritizmust 
például erősen bírálták, noha többen eljártak spiritiszta szeánszokra, s foglalkoz-
tatta őket a túlvilági lét gondolata. Teozófiáról, antropozófiáról csak érintőlegesen 
esett szó a kiadvány hasábjain (a szépirodalmi művekben már annál inkább meg-
jelennek e vonulatok), a tolsztojánizmus és a buddhizmus ellenben több kontex
tusban is előkerül, így például az orosz irodalommal és a kommunizmus kérdés-
körével kapcsolatban, valamint (a buddhizmus) Rabindranath Tagore magyarországi 
látogatásakor. A teljes kép feltárásához szükségesnek véljük, ha az egyes irányzatok 
nyugatos szerzőkhöz köthető megjelenéséről külön-külön is szólunk: jelen dolgo-
zatban a spiritizmus korabeli divatjának fogadtatását veszem szemügyre, valamint 
a gnózist általánosságban vagy hozzávetőlegesen érintő írásokat vizsgálom.1

Halász Gábor 1937-ben közölte Magyar századvég című összefoglalását, mely-
ben mindössze egy rövidebb kitérőt szentel a témának, A világnézet holdkórosai 
fejezetben. Az áttekintés az 1860-as évektől veszi sorra a magyar szellem törté-
netének pár évtizedét. Halász elsősorban az eszmetörténeti vonulatokat elemzi, 
de kitér irodalom és politika kapcsolatára is – utalva többek között az 1848–49-
es események utáni kiábrándultságra –, majd Reviczky és Justh Zsigmond emlí-
tésével eljut a századfordulóig, egészen A Hét című hetilap működésének fel
vázolásáig. Olvashatunk megállapításokat a dekadenciáról, a vallástalanság 
jelenségéről és más válságtünetekről. A világnézet holdkórosai című szakasz nyi-
tányaként azonban a szerző megjegyzi: 

„kezdődik nálunk is a »tudomány csődje« hangulat, Kelet titkokat ígér, a turgenyevi szláv 
ábrándozás után új élmény a dosztojevszkiji kétségbeesett messiánizmus, a Tolsztoj-regé-

1	 A buddhizmus és a tolsztojánizmus megjelenéséről egy későbbi tanulmányban szólunk 
majd, jelen munkánk folytatásában.



16 	  Arany Zsuzsanna

nyek, röpiratok keserű hithirdetése, Dumas szónoklása után az ibseni drámák reménytelen 
forradalma. Felbukkannak a mai fiataljaink között is az eszményi anarchisták, a megszál-
lottak, az idők teljességét hirdető álpróféták.”

Ezt követően név szerint említi Schmitt Jenő Henriket, akiről azt tartja: „a hegeli 
dialektika vizsgálata után váratlanul Krisztusról küld izenetet a hívőknek és hitetle-
neknek” (Halász, 1937, p. 318).

A századfordulón ellenben más volt Schmitt státusza, legalábbis a nyugatosok 
körében. Az 1900-as évek elején az újgnosztikus bölcselő a budapesti Akadémia 
Kávéházban tartott előadásokat, ahol hallgatói között találjuk a fiatal Babitsot, 
Kosztolányit, Juhász Gyulát, Mohácsi Jenőt, Zalai Bélát és Csáth Gézát. Ahogy 
azt Halász is fölemlegeti tanulmányában, Schmitt 1887-ben Hegel-pályadíjat nyert, 
fölkeltvén Trefort Ágoston vallási és közoktatásügyi miniszter érdeklődését. Állami 
ösztöndíjat kapott a budapesti egyetemen, majd Berlinben tanult és doktorátust 
szerzett. Egy ideig az igazságügyi minisztériumban dolgozott könyvtárosként, ám 
anarchista nézetei és az egyház bírálata miatt a német kormány diplomáciai lépé-
seket kezdeményezett ellene. A filozófus ezt követően alapította meg az Állam 
nélkül című anarchista lapját, s tartott előadásokat az Alföldön és Budapesten. 
Népszerűségét mutatja, hogy nem pusztán a nyugatosok jártak az Akadémia Kávé-
házba, hanem – amint Juhász (1969, pp. 86–87) egyik 1918-as cikkéből kiderül – 
az 1905-ös orosz forradalmat követően Európa-szerte vándorló Trockij is.

Halász Gábor azonban 1937-re – túl az első világháborún és annak következ-
ményein, valamint a második világháború előszelét érzékelve – semmiféle meg-
váltást nem fedez fel a gnózisban. Nem gondolja, hogy ezek a tanítások megoldást 
nyújtanának a 20. század első évtizedeiben tetőző problémákra. Aki még követné 
őket, mindössze illúziókat kerget, önmagát áltatja, pótcselekszik, hisz lényegében 
csak a századvégi dekadencia gyűrűzik tovább: 

„A régi hit és a régi filozófia meghalt, csodákban és rendszerekben nem hiszünk többé, de 
a lélek erejében igen; a titkok egyéni megragadásában, a gnózisban a megváltás. Csömör, 
üresség, misztikus hatások, áhítatpótlékok – a századvég teljes üzemben van” (Halász, 
1937, p. 318).

Karinthy és a spiritizmus

Karinthy Frigyes 1925-ös Csoda című – szintén a Nyugat hasábjain közölt – tanul-
mányában hasonló konklúzióra jut, miután megkérdőjelezi az újgnózissal kap-
csolatba hozható irányzatokat. Ő azonban nem az életreform-mozgalmakról 
általában beszél, hanem főként a spiritizmust érinti, mely talán a „legmeredekebb” 



A „gnózisban a megváltás”?�     17

a tanítások közül, hiszen egyenesen a túlvilági léttel kapcsolatban kíván bizonyí-
tékokat felmutatni. Karinthy hozzáállása a kérdéskörhöz ambivalens: egyfelől 
mintha le akarná leplezni a misztikus babonákat, másfelől élénken foglalkoztat-
ják az ismeretelméleti és pszichológiai problémák, illetve egyáltalán a „végső kér-
dések”. Mindezt igazolja, hogy nyomon követte a spiritizmus és a teozófia hazai 
fejlődését, amire egyes nyilatkozataiból, illetve írásainak elejtett utalásaiból követ-
keztethetünk (Kőhegyi, 2004, pp. 142–160): Libazsíros vatta című 1924-es 
cikkében például a neves médium, László László – akiről idővel bebizonyosodott, 
hogy csaló – esetét említi, részletesen taglalva az ektoplazma nevű anyag libazsír-
ral történő helyettesítésének „szemfényvesztő” gesztusát. De ugyanitt (Az Est 
hasábjain) megnevezi a korszak híres német spiritiszta-kutatóját, (az író által 
műveletlennek tartott) Schenk-Notzig bárót is, akit majd Mennyei riport című 
regényében szintén szerepeltet (Karinthy, 1924, p. 4).

A Csoda című szövegben ugyancsak tárgyalt modern spritizmus szoros kap-
csolatban állt a teozófiával is, a

„spiritizmusban benne rejtőzött a későbbi »isteni bölcsesség«, a teozófia gyökere is. Abból 
a szellemtani irányzatból, amely a francia Allan Kardec (1804–1869) tanítására tá-
maszkodva a reinkarnációval magyarázta a szellemek nyilatkozatait, nőhetett ki az új 
hajtás, a teozófia, amely a szellemtan kereszténységre való alapozását a keleti bölcselet felé 
mozdította el” (Tarjányi, 2002, p. 19). 

Mikos János, az Országos Spiritualista Szövetség alapítója, a Rejtelmes Világ című 
spiritiszta folyóirat szerkesztője a következőképpen foglalta össze az irányzat 
lényegét:

„a szellemekről szóló tan, és a lélek halhatatlanságának bizonyítéka; kutatja az ember 
létezésének okát, származását és végrendeltetését; foglalkozik továbbá a természetben 
előforduló rejtelmes tünemények törvényszerűségével, az embereknek cselekményeikért 
való felelősségével és végre a két létállapot, t. i. a földi és más világi lények vagy is emberek 
és szellemek egymásközti közlekedésével” ([Mikos], 1897, p. 2).

A 20. század fordulóján megszaporodott a spiritiszta szeánszok, szellemidézések 
száma: több olyan kör alakult, ahol médiumok segítségével próbáltak érintkezésbe 
lépni a túlvilággal (Tábori, 1924). Karinthy egyik legjobb barátja, Kosztolányi 
Dezső például fiatalkorában, illetve később, az Édes Anna című regényének 
megírásakor (1926 február táján) ugyancsak részt vett ilyen eseményeken (Arany, 
2019, pp. 45–59; 2020, pp. 255–265). Láthatóan Karinthyt is foglalkoztatja 
a spiritizmus jelensége, ő azonban filozófiai érveléssel közelít (Kosztolányi inkább 
ironikus kiszólásokkal él szépirodalmi szövegeiben és publicisztikájában), 



18 	  Arany Zsuzsanna

s logikailag felépített, feszes szerkezetű szövegben fejti ki szkepticizmusának 
okait. Már a Nyugatban megjelent tanulmány címadása – Csoda – is iróniával 
fűszerezett hitetlenkedésről árulkodik, maga a gondolatmenet pedig a „csoda” 
kifejezés definíciójával indul.

Karinthy első körben leszögezi, hogy a gnosztikus irányvonalak ellentétei 
az egzakt filozófiának, mint ahogyan a csodavárás is ellentéte a fogalmiságnak és 
az ok-okozatiságnak. 

„Legáltalánosabban olyan tapasztalt vagy elképzelt eseményt szoktunk így nevezni [cso-
da], aminek »nem tudjuk magyarázatát adni«, amit a fennálló és általánosan alapul vett 
szemléleti formába nem tudunk beilleszteni. Ez a fennálló szemléleti forma, a mai (európai) 
ember számára a körülbelül hatezer éve dívó ok- és okozat összefüggést veszi alapul, cso-
dának tehát az olyan eseményt nevezné, ha lehetségesnek tartaná, ami független az ok és 
okozat törvényétől” – állapítja meg, majd megjegyzi: „Ilyenformán a »csoda« nem is volt 
eddig tárgya az egzakt filozófiának – csak az okkultnak. Viszont az okkult (gnosztikus) 
filozófiának nem lévén módszertani alapfeltétele a fogalommeghatározás, a »nem okkult« 
(úgynevezett agnosztikus) elme számára nem adhatott soha megemészthető és megvilágosító 
képet, elhatározó és végleges állásfoglalást a csodával szemben.” (Karinthy, 1925, p. 59)

Milyen asszociációkat kelt bennünk a csoda fogalma? – teszi fel a kérdést a továb-
biakban a szerző. A csoda valami, ami felfelé irányul; ami szabad és ismeretlen; 
illetve összefüggésbe hozható az emberiség természeti katasztrófákra adott első 
reakcióival, amikor már nem ijedtünk meg, de még nem értettük a jelenségeket. 
Összességében két fő mozzanat jellemzi a csodát: a félelem és a várakozás. 
Várakozás annyiban, amikor még nem történt meg, de meg kellene történnie. 
Ugyanakkor csoda az is, amikor valami a megszokottól, vagyis a korábbi ok-okozati 
tapasztalattól függetlenül nem történik meg. A csodától egyfelől jót várunk (az 
utóbbi példa tehát valami rossz elmaradásának reményét fejezi ki), ugyanakkor 
– a nagy várakozás ellenére – a csodának mégis váratlannak kell lennie. Karinthy 
számára ez a logika a csecsemő és az ősember magatartását idézi, nevezetesen 
a „lehetségesnek tartani a lehetetlent” mentalitást.

Érvelésének ezen a pontján a Nyugat szerzője a Bibliából vesz példákat, s Jézus 
Krisztus csodatetteiről beszél. Karinthy azt is megállapítja, hogy emberi logikánk 
szerint, ami jó volt, és ami bevált, ami örömet adott és gazdagított, annak a jelen-
ségnek ismétlődnie kellene. Így például ismétlődnie kellene a csodálatos kenyér-
szaporításnak, és ezzel párhuzamosan el kellene tűnnie az éhezésnek a Földről. 
Hitetlen Tamás alakját ugyancsak felemlegeti, s megjegyzi: a csoda csak akkor 
lehetne tény és valóság, ha maradandóvá válna és ismétlődne. Egy bizonyos szem-
pontból nézve voltaképpen a repülőgép is csoda, hiszen az ember ily módon képessé 
vált a levegőbe emelkedésre. Karinthy spiritizmuskritikája akkor válik igazán 



A „gnózisban a megváltás”?�     19

nyílttá, amikor felteszi a kérdést: miért nem tudunk a spiritizmussal komolyan 
foglalkozni? „A spiritizmusnak nem az a baja, hogy valószínűtlen tényeket állít 
– a spiritizmusnak az a baja, hogy azokat a nagyon is valószínű tényeket, amiket 
állít, nem tudja kimutatni ismert tényekre való hatásában” – fejti ki válaszként 
(Karinthy, 1925, p. 63).

Végezetül tételesen összevet két „csodát”, a repülőgépet és az asztráltestet mint 
kollektív tapasztalatokat. Míg a repülőgép felfedezése olyan újfajta tudást adott 
számunkra, amelyet hasznosítani tudunk a mindennapokban, addig az asztrál-
testről szóló kinyilatkoztatások nem vitték előrébb az emberiséget. Ha valóban 
járnak köztünk kísértetek, akkor ennek a ténynek sokkal nagyobb változást kel-
lett volna okoznia történelmünkben, mint a repülőgép felfedezésének. 

„A kísértetek, akik állítólag, keresték velünk az érintkezést, ezelőtt nyolcvan évvel megta-
lálták – szent isten, hát miért keresték, még mindig nem lehet észrevenni? Hiszen azóta 
műszereknek kellene lenni, amiket az ő szükségletük szerkesztett meg, amiknek segítségével 
bármikor, bármelyikkel, bármelyikünk érintkezhet – annyi jelentősége csak lett volna a nagy 
felfedezésnek, ha valóban megtörtént, hogy ennyire inspiráljon bennünket? Ehelyett émelygős, 
unalmas, elavult misztikus és primitív vallási ideológiák lomtárából felszedett »harmónium« 
hangulatot látunk és néhány érzelgős vénkisasszonyt, az »elsötétített« szobában” – vonja 
le a következtetést a szerző (Karinthy, 1925, pp. 63–64).

Többen állítják, hogy valaminek a tagadása még az adott paradigmában való 
mozgást jelenti, így az ateizmus is csak a hit vonatkozásában értelmezhető. Karin-
thy Frigyes filozofikusabb érvelése arra is bizonyíték, hogy minden szkepticizmusa 
ellenére foglalkozott az újgnosztikus irányvonalakkal, köztük a spiritizmussal. 
Mindezt az is elárulja, hogy a Csoda című írásában név szerint utal a Fox nővérek 
esetére, melyet a spiritizmus kiindulópontjaként aposztrofál. A mozgalom kezdete 
valóban 1848-ra vezethető vissza (Karinthy 1842-t ír), amikor is egy metodista 
lelkész, John D. Fox az észak-amerikai (USA, Kalifornia) Hydesville-ben család-
jával együtt egy szellem jelenlétét érzékelte. A jelenés kopogtatással válaszolt 
kérdéseikre, s kiderült: annak a kereskedőnek (más forrásban házaló, Charles B. 
Rosna) a szelleme látogatta meg Foxékat, akit korábban épp a házban gyilkoltak 
meg, a pincében pedig meg is találták földi maradványait. Fox felesége és két lánya 
mindezen felbuzdulva spiritiszta szeánszok szervezésébe kezdett, és rövid időn 
belül igen nagy népszerűségre tettek szert: „1855-re a 28 milliós amerikai népes-
ségből kb. egymillióan voltak meggyőződve arról, hogy a szellemekkel való kom-
munikáció lehetséges.”2

2	 Spiritizmus – Magyar Katolikus Lexikon. (é. n.) Magyar Katolikus Lexikon. https://lexikon.
katolikus.hu/S/spiritizmus.html



20 	  Arany Zsuzsanna

Az esettel foglalkozott többek között René Guénon is A spiritiszta tévedés 
című művének – mely elsőként 1923-ban látott napvilágot – A spiritizmus eredete 
fejezetében (Guénon, 2004). Nem tudjuk, Karinthy vajon ismerte-e a vele kortárs 
metafizikus és misztikus író, filozófus és orientalista működését, miután csak 
a Csoda című cikk megjelenése után tíz évvel találunk nyomokat Guénon magyar-
országi recepciójára vonatkozóan. Elsőként az Erdélyi Helikonban említik nevét 
(Szemlér, 1935, p. 631), illetve majd csak az 1940-es években fedezik fel igazán, 
nem utolsósorban Hamvas Béla közvetítése révén. Guénon szerint az 1840-es 
évtized, amikor a Fox családnál megjelent a szellem, olyan zavaros időszaka volt 
a történelemnek, mely táptalajt adott a természetfeletti jelenségekben való hie-
delmek számára. Maga a szellemjárás egyébként nem számított újdonságnak, az 
igazi nóvum a család reakciója volt: a szellemidézés módszerének a felfedezése, 
valamint egyfajta performansszá alakítása.

Karinthy számára azonban az igazi csoda a megváltás marad. Meglátása szerint 
mind a leíró tudomány, mind a vallásbölcselet arra jut, hogy – szavaival élve – 

„sárból vagyunk és sárrá kell válnunk, mert állati származásunk bélyegét viseljük s az 
állatok sárból lettek és sárrá változtak ama Törvény szerint. S ha mégis várjuk a csodát, 
akkor ezt a valamit, amit várunk, nem magyarázhatjuk másképpen, mint úgy, hogy az 
Ember jelt és utasítást kapva valahonnan, megfellebbezte ezt az ítéletet és akarja annak 
megváltoztatását” (Karinthy, 1925, p. 64). 

A csoda lényege a szabad akarat, valamint az a tény, hogy a jövő nem tükörképe 
a múltnak, hanem mindenkor alakítható. Míg Európában az arisztotelészi hagyo-
mány a meghatározó, s a kereszténység is csak ennek a világszemléletnek része, 
addig Ázsiában az okkultizmus – ahogy a nyugatos szerző írja – „hadd kísérle-
tezzen tovább a lélekkel, mely eddig még nem váltotta meg a testet” (Karinthy, 1925, 
p. 64).

Nem a Csoda azonban az egyetlen írása Karinthynak, melyben spiritisztákat 
említ, illetve a túlvilági lét foglalkoztatja. Egyrészt közölt más esszéket is a téma-
körrel kapcsolatban, másrészt gondolhatunk Mennyei Riport című, 1937-es (egy 
évvel a halála előtt, s már az agyműtétje után, az Utazás a koponyám körül című 
kötettel közel azonos időben írt) regényére, melynek cselekménye nem más, 
mint egy tudósítás a másvilágról. Az esszék közül ezúttal a – Csodához hason-
lóan szintén a Nyugatban közölt – Van-e túlvilági élet? című 1928-as szöveget 
emeljük ki, minek megírásához az apropót egy londoni ankét adta, ahol a cím-
adó kérdéssel fordultak a szellemi élet vezető képviselőihez. Bár Karinthyt nem 
kereste föl senki (nem is Magyarországon végezték a fölmérést), ő fontosnak 
tartotta elmondani a gondolatait. Elsőként a felvetés etikai összetevőivel számol, 
megjegyezvén:



A „gnózisban a megváltás”?�     21

„Végre is, ha meggondoljuk (de hiszen éppen erről van szó), az a kérdés, hogy van-e túlvilági 
élet vagy nincsen, nem egészen lényegtelen abból a szempontból, hogyan viselkedjem, hogy 
éljek, mit tegyek, mihez tartsam magam ebben a világon inneni életemben” (Karinthy, 
1928, p. 344). 

Magát az ankétot erősen kritizálja, amikor megállapítja, hogy „komoly és ihletett”, 
valamint „a kor lelkének megfelelő új látni akarás, mindent újra és elölről felrázó 
és megrázó szemléletalkotás, vallásalkotás” helyett valamiféle zagyvalék lett a vég-
eredmény, melyben „régi, üres, frázissá rongyosodott kozmogóniák rothadó trá-
gyája” keveredett össze „néhány modernnek csúfolt »tudományos« bárgyúság 
cafrangjával, leöntve a kotyvalékot javasasszonyoktól kölcsönkért kabalákkal, 
békamájjal és cinegehájjal” (Karinthy, 1928, pp. 344–345).

Az esszé második felében azonban már saját véleményének kifejtésére tér rá, 
s az élet és a halál (túlvilág) megtapasztalását az ébrenlét és az álom viszonyához 
hasonlítja. Ahhoz, hogy a túlvilágot megismerjük, először magát az életet kell 
megismernünk, valamint tulajdon lelkivilágunkat. A túlvilág – ahogyan azt a Men�-
nyei Riportban is „megtapasztalta” a főszereplő, Merlin Oldtime – se nem térbeli, 
se nem időbeli, ezért aztán eleve nonszensz az elgondolás, miszerint a túlvilág 
a halálunk után következik. Szükségszerűen folyamatosan létezik, evilági életünk 
előtt, alatt és persze után is. 

„Ha van túlvilág, akkor már most, itteni életemben is benne kell legyek ebben a túlvilágban, 
csak nem tudok róla, illetve nem érzékelem jelenlegi, életnek nevezett lelkiállapotomban. 
A túlvilág tehát nem más, mint egy ismeretlen, az ismertnél végtelenszer tágabb és átfogóbb 
állapota ugyanannak a léleknek, aminek egy része jelenleg az életnek nevezett képzetek és 
érzések összességét tartalmazza” (Karinthy, 1928, p. 347). 

A gondolatmenet további részében a túlvilág fogalmát elkülöníti a halhatatlanság 
problémájától és az istenkérdéstől. Konklúziójában pedig odáig jut, hogy a túlvi-
lágot vágyként, illetve szabadságként határozza meg, s mivel e fogalmak az egyén-
hez kötöttek (nem kollektívek), így mindig csak egyetlen lélek mennyországáról 
beszélhetünk: „valószínű, hogy a túlvilág tulajdonképpen nem is más, mint ráeszmé-
lés arra, hogy a világot mi magunk teremtjük, olyannak, amilyennek a boldogság vágya 
mutatja nekünk” (Karinthy, 1928, p. 349).

Rátérve a szépirodalmi alkotásokra, kifejezetten humoros Karinthy Titok-
zatosság című novellája, mely 1915 áprilisában látott napvilágot Az Újság hasáb-
jain. A szöveg Edgar Allan Poe és E. T. A. Hoffmann misztikus világát idézi 
(különösen utóbbinak A homokember címet viselő írását), a zárlat azonban kissé 
gyermeteg csattanó lesz, ahol egy inkább fahumornak beillő szójáték ad kulcsot 
a kezdőoldalakon felvázolt rejtély megoldásához. Az egyes szám első személyű 



22 	  Arany Zsuzsanna

elbeszélő egy fiatal diák, aki a következő vallomással vezeti be az olvasót a szö-
vegvilágba: 

„Mindig hittem és éreztem, hogy vannak erők és titkos jelenségek, melyek ott lebegnek ér-
telmünk fölött, s melyek néha egy pillanatra felkapják a szegény és tudatlan emberi lelket, 
mint valami labdát, hogy a Homály és Sötétség borzongató ködébe lökjék s visszaejtsék 
megint a Földre, ahol mindennek értelme van s mindenről tudjuk, mit jelent” (Karinthy, 
1915, p. 3).

A cselekmény egyszerűen összefoglalható: a főhős egy, számára titokzatosnak 
ható albérleti szobát vesz ki, ahol az ablakon gyanús öregasszony bámulgat be, 
aki folyton azt ismételgeti: „A szemedet”. A fiatalember pedig – Hoffmann hősé-
hez hasonlóan – a szemét kezdi félteni a furcsa boszorkától. Könyvtárban is kuta-
kodik, ahol elolvas egy tizenharmadik századi kiadványt a kabalisztikáról és az 
okkult tudományokról. Mikor a vénasszony újra megjelenik, az ifjú már „felké-
szülten” várja: misztikus varázsigét olvas a fejére, sátánfajzatnak nevezi és elkergeti. 
A házigazda azonban közbeavatkozik, s elmagyarázza a kicsit süket és a magyart 
csak akcentussal beszélő házmesternének, hogy a „szemetet” legközelebb ne az 
albérlőtől kérje… 

„A Titokzatosság tárgya és elmondásának módja közt van az ellentét: a misztikum nél-
küli eseményt élete legcsodálatosabb emlékeként, valódi misztikus történetre emlékeztető 
eszközökkel meséli el az elbeszélő. […] Karinthy írása itt lesz humoros, és humorának 
sajátossága immáron itt lesz megnevezhető: parodisztikus. Mert a Titokzatosság a misztikus 
történetek műfajparódiája. És a paródia természete, hogy a benne rejlő humor felismeréséhez 
(így annak működéséhez is) bizonyos előismeretre van szükség: az eredeti, jelen esetben 
az eredeti műfaj ismeretére” – foglalja össze Bíró-Balogh Tamás Karinthy humorát 
elemző tanulmányában (Bíró-Balogh, 2003, pp. 79–80).

A szépirodalmi alkotások közül azonban jelentősebb (s időben is jóval későbbi, 
amikor már Karinthy, agyműtétje révén, farkasszemet nézni kényszerül a halál-
lal) a Mennyei Riport című regény. A mű főhőse a beszélő névvel bíró Merlin 
Oldtime3 közismert oknyomozó újságíró, aki szenzációhajhász riportjairól híres. 
Mivel már kezd eljárni felette az idő, fogyatkozik olvasóközönsége is, kitalálja, 
hogy egyenesen a túlvilágról közöl cikksorozatot, hátha azzal újra a figyelem 

3	 Egyfelől az ‘Oldtime’ kifejezés a „régi (történelmi) időkre” asszociáltathat, másfelől – amint 
arra a szöveg explicit módon is referál – a ‘Merlin’ keresztnév utalás a legendás varázslóra: 
„Emlékszem, a rossz kiejtés furcsaságairól való nevetgélésünk közben került szóba Oldtime 
szokatlan keresztneve, a legendabeli varázsló névmása, Merlin, s Oldtime elmondta, hogy 
az apja az ő születése idején mágiával foglalkozott” (Karinthy, 2011, p. 22).



A „gnózisban a megváltás”?�     23

középpontjába kerül. Az egyes szám első személyű narrátor idővel át is adja neki 
a szót – hiszen Merlin részben (s mint a regény végére kiderül: egész/b/en is) 
„megöleti magát” a cél érdekében, s valóban küldi a szintén egyes szám első sze-
mélyű tudósításokat, melyek betétszövegként funkcionálnak majd –, ám előtte 
fontosnak tartja leszögezni: 

„távol állok azoktól a misztikus és gnosztikus és spiritisztikus elemektől, szektáktól és 
»tudományos« kutatóktól, akik ebben a furcsa ügyben szerepet játszottak. […] Bevallom, 
mindig ellenszenves volt nekem ez a társaság, a nyugalmazott ezredesek, volt államhivatal-
nokok és idős magánzónők mindig egyformán kialakuló gyülekezete, elsötétített szobákban 
ünnepelt émelyítő szertartásaikkal” (Karinthy, 2011, p. 19).

Miután megismerjük Merlin előtörténetét – megtudjuk, hogyan kereste meg a New 
History című népszerű, „félheti magazin” szerkesztőségét, s ajánlotta ott fel szol-
gálatait –, a riporter „útra kel”, s innentől kezdve az ő tolmácsolásában követhetjük 
nyomon az eseményeket. A túlvilági utazás sajátos parafrázisa lesz Dante Isteni 
színjátékának is,4 csak ezúttal nem Vergilius, hanem – szimbolikusan – épp a fel-
világosodás egyik jeles gondolkodója („enciklopédikus törekvéseivel” Karinthy 
példaképe), Denis Diderot fogja kalauzolni a főszereplőt különböző, evilágon túli 
helyszíneken, valamint az egyetemes történelem korszakainak megfelelő, holtak 
által lakott birodalmakban; a történelmi múltban tett kirándulás motívuma pedig 
majd madáchi áthallásokat is konnotál. Mindeközben találkozunk a világtörténe-
lem nagyjaival (például Caesarral, Marco Polóval, Napóleonnal), illetve egykor élt 
jeles gondolkodókkal, művészekkel (többek között Szókratésszel, Sade márkival, 
Freud professzorral). Merlin megpróbálja megváltoztatni a történelem menetét is, 
amikor például Julius Caesart le akarja beszélni arról, hogy március idusán a sze
nátusba menjen, ahol majd Brutusszal s a többi összeesküvővel találkozik, s merény-
letet követnek el ellene. De Karinthy sok esetben természettudományos tájéko-
zottságát is megcsillogtatja, s hol Diderot, hol Oldtime szájába adva fejt ki a tér–idő 
kontinuummal kapcsolatos elméleteket, valamint eljátszik a gondolattal, hogy mi 
lenne, ha az időnek olyan kiterjedése lenne, mint a térnek és fordítva.

A regényben több helyütt is előkerül a spiritizmus fogalma. Amikor például 
Oldtime átlépi az élet és a halál közötti kaput, s elsőként tapasztalja meg a testi 

4	 „Talán egyszerűbb volna egy közismert kollégámnak, bizonyos Mr. Alighieri Danténak módszerét 
és formanyelvét használnom. Ő ugyanis utólag írta meg tudósítását, s így nem kellett erőltetnie 
magát, otthon volt megint, az Önök nyelvén beszélt, folyékonyan, leg feljebb kicsit izgatott volt 
még, ami csak használt, ütemessé tördelte szét a szót, s az egyforma betűkkel végződő szavak 
nagy segítségére voltak, hogy ráeszméljen ezeknek a szavaknak a valóságban (mondjuk: itt) 
tapasztalt tartalmi összefüggésére. Így persze könnyű volna nekem is. Mentségemre szolgáljon, 
hogy én innen beszélek” (Karinthy, 2011, p. 72).



24 	  Arany Zsuzsanna

létezésből való kiszakadást (ahogyan ő fogalmaz: a „Negyedik Kiterjedésbe” csöp-
pen), csak nevet a spiritisztákon, hiszen (most derül ki) teljesen más irányba 
tapogatóztak a túlvilági létet illetően, mint ami „valójában” történik az ember-
rel ilyenkor: 

„Mosolyognom kell, ha eszembe jutnak azok a spiritiszta ülések, amiken kutatásaim 
közben (s főként összeköttetések beszerzése céljából) részt vettem. Ködös alakzatok kóvá-
lyogtak a levegőben, s a fényképezőlemezen, a bizonyos »anyag«, amiről ők beszéltek, az 
»ektoplazma«, »fotoplazma«, »asztráltest« (s egyéb formák), amelyekben az ő kísérteteik 
jelentkeznek (egyébként nagyon érthető ez!) sokkal inkább hasonlítanak köddé és vízpárává 
szétomló, a semmi, vagy még inkább a káosz felé visszaigyekvő létezés megnyilvánulásai
hoz (tulajdonképpen a buddhizmus vallásához volna közük s nem a mi egészségesebb 
európai spiritizmusunkhoz), mint a háromnál is több kiterjedés lényeihez, háromnál is 
több! […] mondtam is ezeknek a spiritisztáknak: lehet, hogy a ti szellemeitek léteztek 
valamikor, az életnek valami test előtti, primitív fokán, de ha maradt még belőlük néhány 
ásatag példány, igazán nem érdemlik meg, hogy visszahívjuk őket […] amit médiumok 
útján »nyilatkoznak«, abban ezek az ektoplazmák és asztráltestek, kevesebb megértését 
árulják el a  létezés értelmének, mint amennyivel egy ősplazma, vagy egysejtű ázalag 
alkalmazkodott a földi létezéshez! […] az önök fehér lepedővel és áttetsző fehér festékkel 
vagy ködfátyollal ábrázolt »kísértetei« egy, az élő testnél alacsonyabb fokát jelentik a léte
zésnek” (Karinthy, 2011, p. 85). 

Kétségtelen, hogy az idézet fiktív szövegből származik, s a narrátor nem feleltet-
hető meg a regényírónak, ám e ponton nem tekinthetünk el Karinthy természet-
tudományos alapállásától, valamint esszéiben közölt spiritizmuskritikájától, így 
tehát érdemes ezt a szempontot is számításba vennünk az értelmezésnél.

A történet végén, számos fantasztikus kalandon túljutva, Oldtime az ószövet-
ségi Ábrahám testébe kerül, ahol egy gondolatként bukkan fel, s mint ilyen, öngyil-
kosságra veszi rá a „gazdatestet”. Azt akarja megtudni: létezik-e valami plusz, 
valami tisztán szellemi az anyagi világon túl, vagy ott van mindennek a vége, 
ameddig az anyag (a látható, a tapintható világ) tart. Ekkor találkozik lényegében 
a Teremtővel is (meghallja a Hangot), akitől megtudja, hogy az ember voltaképp 
semmi, mindössze egy gondolat. Karinthy műve Dante világát idézi a zárlattal is: 
kiderül, hogy a riporter egész életében csak azért kereste a feltűnést, hogy fiatal-
kori szerelmének hírt adjon magáról, s így végre megtalálhassa. És a túlvilágra is 
azért ment át, hogy újra együtt lehessenek, mert a lány – mint épp a sajtóhírekből 
kiderült – időközben meghalt egy vonatbalesetben.

Az író tehát a Mennyei riportban megpróbál felelni a „nagy kérdésre”, misze-
rint mi következik a halálunk után. Válaszai – ahogyan Hegyi Zoltán Imre 
fogalmaz – 



A „gnózisban a megváltás”?�     25

„nem rejtenek »titkokat«. De a nézőpontjában annyi bölcsesség lakik – és oly kevés rög
eszme –, amennyi humor; […] Legszebb válasza a sok közül, hogy milyen a »nem ismert 
tartomány«, a túlnan, a túlvilág: olyan, amilyennek csak szeretnéd! Rajtad áll, embernek 
fia, te szegény halálra ítélt, hogy átlépve mit találsz – találsz-e egyáltalán bármit is. 
Az evangéliumokkal szólva: mindenkinek hite szerint adatik. Karinthyval szólva: az szent 
humorba áztatott fantázia nevében!”5

Harsányi Zsolt és a spiritizmus

Egy másik, a Nyugat folyóiratban gyakran publikáló szerző, Harsányi Zsolt Jack 
Londonról írt szövegében szintén felbukkan a kérdéskör, méghozzá az amerikai 
író édesapjával kapcsolatban. Az író ugyanis London életútját beszéli el, folyama-
tosan párhuzamba állítva azt egy elképzelt magyar író létlehetőségeivel, 
érzékeltetvén: a „magyar ugaron” sokkal könnyebb egy tehetségnek elkallódni, 
mint a jenkik földjén. Jack London apja korán özvegyen maradt, sok árvával és 
jókora hozománnyal. Bánatában spiritiszta szeánszokra kezdett járni, ahol – ahogy 
azt Harsányi könnyedebb stílusú írásában összefoglalja – „megismerkedett egy 
Flora Weldmann nevű lánnyal, Ohio egyik alapítójának jómódú unokájával és 
addig idézte elholt felesége szellemét, amíg ezt a lányt elvette. Csak polgári eskü-
vővel, mert felekezeten kívüliek voltak mind a ketten” (Harsányi, 1925, p. 549)

Harsányi nemhogy szkeptikus a spiritizmussal kapcsolatban, hanem egyene-
sen szemfényvesztő hókuszpókusznak tartja, s mind London apját, mind mosto-
haanyját voltaképp ideggyengének és személyiségzavarosnak bélyegzi. Míg a férfit 
naivnak és betegesnek nevezi, az asszonyt babonásnak és alacsony intelligenciájúnak, 
sőt azt is megállapítja róla, hogy „valami súlyos terheltséget hord magában”, illetve 
azért lett spiritiszta, mert „a szellemektől akarta megtudni az akkoriban ott is 
nagyon divatos lutri nyerőszámait” (Harsányi, 1925, p. 549). Miután férje – aki 
szintén élvezte mind a lutrit, mind a „szellemfaggatást” – mindebben partnere 
volt, mire Jack London tízéves lett, a család kellőképpen elszegényedett. Sokáig 
épp az író kétkezi munkájából éltek, aki már gyerekfejjel mostohábbnál mostohább 
körülmények között kényszerült dolgozni. Mindezek után nem lehetett véletlen, 
hogy egész életében „materialista volt testestül-lelkestül, minden metafizikának 
indulatos ellensége”, aki „egész világát a tények könyörtelen vegyi és matematikai 
viszonyára alapította.” Elve volt: „nem félni a valóság farkasszemétől és tényeket 
csak tényekre építeni” (Harsányi, 1925, p. 563).

5	 Hegyi Z. I. (2011. 10. 31.). Karinthy Frigyes: Mennyei riport. Ekultura.hu. https://ekultura.
hu/2011/10/31/karinthy-frigyes-mennyei-riport



26 	  Arany Zsuzsanna

„Csalók és próféták” a Figyelő rovatban

Tanulmányom záró szakaszában azon portrék és kritikák csoportjával foglal-
kozom, melyekben egy-egy alkotó életútjának az ismertetése vagy épp egy szín
darab, könyv elemzése révén kerül terítékre az újgnózis ügye. Miután főként 
kritikákról van szó, ezek a szövegek a Nyugat vonatkozó rovatában, azaz a Figyelő
ben kaptak helyet. Laczkó Géza Csalók és próféták című recenziója az egyik, 
mely foglalkozik az újgnózissal kapcsolatos kérdésekkel, köztük konkrétan az 
okkultizmust, a teozófiát és az antropozófiát említve. Laczkó címadása előre-
vetíti az újgnosztikus jelenségek erős kritikáját, melyhez az apropót Maurice 
Maeterlinck A nagy titok című kötete szolgáltatja; a munka egyébként 1922-ben 
látott napvilágot a Kultúra Könyvkiadó és Nyomda Rt. gondozásában, Rózsa 
Géza fordításában.

Laczkó hosszabb eszmetörténeti áttekintéssel indítja könyvkritikáját, melynek 
csak az utolsó bekezdésében említi Maeterlinck nevét. A magyar szerző össze-
foglalása főként a belga származású, francia nyelvű író gondolatait közvetíti, s teszi 
mindezt az egyetértés hangján. Elemzi vallás és tudomány fogalmainak alakulá-
sát – amivel Maeterlinck a kötetben behatóbban is foglalkozik –, valamint a kettő 
egymáshoz való viszonyát az elmúlt évszázadok során. „A theológia a szemináriu
mokba szorult, a metafizika megtébolyodott s a spekulatív szellemnek az anyagias 
tudományból kiszorult tudományos eszmeboncolására a szépirodalom tette rá 
a kezét” – állapítja meg, majd hozzáteszi: 

„A spekulatív szellem vagy filozófiai gondolkodás aztán segített magán, mint az egysejtű 
állat, egyszerűen kettéoszlott. Az egyik fele – már új egyed – elúszott az irodalom vizein 
Zarathustra és Dionysos távoli tájai felé, a másik meg áttért az anyagiasság vallására, 
felvette a társadalomtudomány nevet s megszülte a napóleoni szerepre duzzadt porontyát, 
a materializmust” (Laczkó, 1922, p. 553).

A materializmus tombolása aztán újra életre hívta a spiritualitás iránti igényt, ám 
– ahogyan azt Laczkó is hangsúlyozza – az ellenhatásként megjelenő okkultizmus 
inkább „sokféle történeti, spekulatív, gyakorlati lélekbúvárlás” lett, de mindez 
egészen más módon, mint látjuk azt a pszichológia tudományának fejlődésénél. 
Az említett irányvonalak „mindegyikének közös alapja a lélek halhatatlanságába, 
a földöntúli életbe, a lélek elsődlegességébe és mindenhatóságába vetett hit” 
(Laczkó, 1922, p. 553). Az ókori hagyomány éles ellentétben áll mindezzel – mégha 
arra is hivatkoznak sokszor –, hiszen (ismét Laczkót idézve) „a régi primitív nagy 
vallások, az indiaiak s az egyiptomi, nyíltan, mindenki számára, exoterikusan 
tanították az itt bizonytalanul körvonalazott elveket, mégpedig bámulatosan 
egybehangzó szavakkal” (Laczkó, 1922, p. 553). Mindezek alapján a Nyugat kri-



A „gnózisban a megváltás”?�     27

tikusa – Maeterlincket követve – kétféle irányvonalat különít el: a csalók társaságát, 
akik asztalt táncoltatnak (spritiszta szeánszok „rendezői”), és a prófétákat, akik 
elmélkednek és meditálnak, s olyan irányzatok híveiként bukkannak fel, mint az 
antropozófia vagy a teozófia. Láthatjuk tehát, hogy ezúttal nem a teljes újgnózis 
kerül elutasításra, hanem annak csak egy szelete, szenzációhajhászásra alkalma-
sabb, „áltudományos” vonulata.

Utoljára Schöpflin Aladár nevét említem, aki ugyancsak érinti az újgnózis 
kérdéskörét a Don Juan estéje című Lenormand-darab elemzése során, melynek 
magyar fordítója, rendezője és főszereplője egyaránt Ódry Árpád volt. A modern 
francia dráma nagymesterének művét tartózkodva fogadta a Nemzeti Színház 
közönsége, minek magyarázatát a kritikus abban látja, hogy Lenormand egyszerre 
túl sok mindent kívánt elmondani. Túl gyakran utalt a legenda motívumaira, 
valamint Don Juan belső konfliktusainak bemutatásához a pszichoanalízis vív-
mányait hívta segítségül, amit még némi kortárs miszticizmussal is vegyített: az 
egyik jelenetben ugyanis a halálba kergetett nők szellemei felvonulnak a „gaz 
csábító” előtt, ez a sajátos szellemjárás pedig már a korban divatos spiritiszta szeán
szok forgatókönyvét idézi. „Csak a szellemidéző jelenetet érezzük túlságosan 
valóságszerűnek, olyannak, mint egy riportot egy spiritiszta-szeánszról, ennek 
összes közismert motívumaival” – jegyzi meg Schöpflin (Schöpflin, 1930, p. 818), 
s kijelentéséből világossá válik, hogy a spiritizmus egyfelől erősen benne volt 
a magyar és az európai köztudatban, másfelől a korszak művészeti alkotásai is 
bőven táplálkoztak belőle – s e ponton nem a szellemidézésről általában beszélünk, 
hanem konkrétan a modern spiritizmus jelenségéről.

Összegzés

Összegzésként elmondhatjuk, hogy az újgnosztikus irányvonalak markánsan jelen 
voltak nemcsak a kor közgondolkodásában, hanem az irodalmi életben és a szép-
irodalmi művekben is. Nyugatos szerzőink egyaránt foglalkoztak a jelenséggel 
hol értekező jellegű munkáikban, hol publicisztikai szövegeikben – melyeket más, 
korabeli lapokban is közöltek, nem csak a Nyugat folyóiratban –, hol pedig szép-
irodalmi írásaikban. A tanulmányban kiemelt spiritizmus kérdésköre egyfelől 
szkepticizmusuk kinyilvánítására adott apropót, másfelől humorforrásként is 
szolgált. Mindezen távolságtartás ellenére tudjuk, hogy élénken érdeklődtek a spi-
ritiszta szeánszok világa iránt, s nem pusztán szatirikus szövegekhez merítettek 
ihletet belőle. A dolgozatunkban legtöbbet tárgyalt alkotó, Karinthy Frigyes 
például élete végén – agyműtétjét követően – nem utolsósorban a modern spiri-
tizmus irányvonalának hatására alkotta meg Dante és Madách világát idéző „men�-
nyei riportját”.



28 	  Arany Zsuzsanna

Irodalom

Arany, Zs. (2020). “Absinthe of necromancy”: Kosztolányi and the Life Reform Movements. 
In B. Vincze & K. Kempf & A. Németh (Eds.) Hidden Stories – the Life Reform Move-
ments and Art (pp. 255–265). Peter Lang.

Arany, Zs. (2019). Újgnosztikus filozófiák hatása a századforduló magyar irodalmi életére. 
Életünk, 1, 45–59.

[Bíró-]Balogh, T. (2003). Tréfa a humorban. Karinthy Frigyes, a humorista (?). Bárka, 5, 
76–86.

Guénon, R. (2004). The Spiritist Fallacy. Sophia Perennis et Universalis.
Halász, G. (1937). Magyar századvég. Nyugat, 30(11), 303–324.
Harsányi, Zs. (1925). Jack London bámulatos élete. Nyugat, 18(10–11), 548–564.
Juhász, Gy. (1969). Trockijjal egy asztalnál. In Juhász Gy. Összes művei 6. Prózai írások 

1918–1922 (pp. 86–87). Akadémiai.
Karinthy, F. (1925). Csoda. Címszó az új enciklopédiához. Nyugat, 18(18), 59–65.
Karinthy, F. (1924). Libazsíros vatta. Nekrológ. Az Est, 1(5), 4.
Karinthy, F. (2011). Mennyei Riport. Kossuth.
Karinthy, F. (1915). Titokzatosság. „Azoknak, akik hisznek a misztikumban”. Az Újság, 

4(24), 3–5.
Karinthy, F. (1928). Van-e túlvilági élet? Nyugat, 21(17), 343–348.
Kőhegyi, G. (2004). Tudomány, babona és misztikum Karinthy Frigyes prózájában. Studia 

Caroliensia, 2, 142–160.
Laczkó, G. (1922). Csalók és próféták. Nyugat, 15(8), 553.
(MB.) [Mikos, J.] (1897). A spiritizmus feladata. Rejtelmes Világ, 12(3), 2.
Schöpflin, A. (1930). Don Juan estéje. Lenormand drámája a Nemzeti Színházban. Nyugat, 

23(10), 817–818.
Szemlér, F. (1935). Román folyóiratszemle. Erdélyi Helikon, 10, 631.
Tarjányi, E. (2002). A szellem örvényében. A magyarországi mesmerizmus, szellemidézés, teozófia 

története és művészeti kapcsolatai. Universitas.
Tábori, K. (1924). Pesti spiritiszták. Tolnai Világlapja Kiadása.



A „gnózisban a megváltás”?�     29

„Salvation in Gnosis”?  
Criticism of Spiritism in the Hungarian Periodical  

Nyugat [West]

Keywords

Dezső Kosztolányi, Frigyes Karinthy, neo-gnostic movement, modern Hungarian 
literature, spiritism

Abstract

In my study I analyze the criticism of spiritualism by the authors of the Nyugat 
[West], mainly the writings of Frigyes Karinthy. Like others, Karinthy was 
sceptical not only of spiritualism, but also of the neo-gnostic movement, yet his 
attitude remained ambivalent: on the one hand, he seems to want to expose 
mystical superstitions, on the other hand, he is keenly interested in epistemological 
and psychological problems.

In addition to the above-mentioned aspects, I am talking about Gábor Halász’s 
1937 summary entitled Magyar századvég [Hungarian End of the Century] and 
Zsolt Harsányi’s text about Jack London. Finally, I examine the articles in the 
criticism coloumn of the Nyugat, indicating the references made to life reform 
movements.



Albrecht Zsófia

A LÓTUSZ LELKE
Misztikus újvallásos irányzatok, az életreform 

és a képzőművészet kapcsolatáról 

Bevezetés

A hosszú tizenkilencedik század időszakának (1789–1914) politikai, gazdasági 
és társadalmi reformjai alapvetően változtatták meg Európát. Az élet minden 
területén jelentkező modernizáció és indusztrializáció nemcsak széleskörű gazda
sági-társadalmi átrendeződést indított el, de megváltoztatta az időhöz való 
viszonyt is, az életritmus átalakult az új társadalmi idők elvárása szerint (Németh, 
2010; Németh & Skiera, 2018). A felgyorsuló világra a kor embere többfélekép-
pen reagált, ennek részeként megfigyelhető a korábbi vallási gyakorlatok, a val-
láshoz való viszony átalakulása, „fokozatosan kialakulnak a spiritualitás kvázi 
vallásos evilági terei” (Németh, 2023, p. 70). Ez azonban korántsem jelentette 
a teljes vallásvesztést, sokkal inkább a vallásosság egyéni útjainak megjelenését 
és megélését (Szarka, 2014).

A megváltozott körülményekből való elvágyódás és kivonulás egyik lehetséges 
irányát jelenthették a századfordulón kibontakozó különböző életreform- és új
vallásos mozgalmak, amelyek jelentősen befolyásolták a korszak művészeti életét 
is, azzal sok esetben elválaszthatatlanul egybefonódtak:

„a civilizációból, a hagyományos vallásos vagy nem vallásos művészettől a természetbe 
való visszatalálás mellett titkos tanítások, ezoterikus vallások és vallásfilozófiák (például 
a teozófia) kultusza is hozzájárult az ember, a természet és a kozmosz–világmindenség 
összefüggéseinek művészi kutatásához, újraértelmezéséhez. E „másik típusú” kilépéshez 
számíthatjuk a természettudományos, elsősorban növénytani és kémiai részkutatásokon 
vagy ezek összegzésein túllépő, a világ életben való egységét és az addig a kizárólagosan 
emberi tulajdonságoknak vélt karakterisztikumokat az élővilág egészében felfedező tudo-
mányos filozófiák hatásának megjelenését a művészetben. Amint a természeti-mitikus, úgy 
az ezoterikus-tudományos szemlélet is változást hozott a művészetbe. Egyidejű feltűnésük 
miatt olykor ezek a változások szétválaszthatatlanok” (Keserü, 2013, pp. 44–45).

Ugyanakkor a természettudományos és technikai felfedezések, új találmányok is 
jelentős hatással voltak mind az életreform-mozgalmakra, mind a művészetek 



A lótusz lelke�     31

különböző ágára. Ezek között említendő például a biológiai evolúcióval foglalkozó 
elméletek (legfőképpen Charles Darwin 1859-ben megjelent, A fajok eredete 
[On the Origin of Species] című munkája), a fotográfia technikájának megszüle-
tése és fejlődése, az elektromosság és a röntgensugár felfedezése. Tudományok és 
művészetek szoros kapcsolata 

„…korántsem véletlen. Hiszen csak a művészek és a tudósok veszik észre maguk körül az 
új jelenség-csoportosulásokat, egyedül ők fejezik ki azokat transzponálható, fejlődésre képes 
nyelven. Nincs ellentmondás a művészet, a tudomány és a modern technikák evolúciója 
között, mihelyt kilépünk a párhuzamosságokra és kölcsönzésekre utaló példák kereteiből, 
s mihelyt eljutunk az alkotás eleven forrásaihoz” (Francastel, 1972, p. 361).

Az elmúlt nagyjából ötven évben több olyan nemzetközi és hazai kiállítás is meg-
valósult, amely a fent vázolt összefüggések bemutatását tűzte ki célul. Kulcsfon-
tosságú volt a The Spiritual in Art: Abstract Painting 1890–1985 (Los Angeles 
County Museum of Art, 1985. november 23. – 1986. március 8.), amelyen először 
láthatta Svédországon kívül a nagyközönség Hilma af Klint műveit. Az újvallásos 
mozgalmakra kifejezett hangsúly került: a Künstler und Propheten. Eine geheime 
Geschichte der Moderne 1872–1972 (Schirn Kunsthalle Frankfurt, 2015. március 
6. – június 14.) című kiállításban, amely Umělci a proroci. Schiele, Hundertwasser, 
Kupka, Beyus a další címmel Prágában is megrendezésre került (Národní galerie, 
Praha, 2015. július 22. – október 18.),1 szintén Csehországban volt látható az 
Ænigma: sto let antroposofického umění című tárlat is (Muzeum moderního umění, 
Olomouc, 2015. március 19. – július 26.).2 

A budapesti Műcsarnokban megrendezett Rejtett történetek. Az életreform-moz-
galmak és a művészetek című kiállítás és a hozzá kapcsolódó szakmai programok 
(2018. október 6. – 2019. január 20.)3 valamint a Die Lebensreform – Entwürfe zur 
Neugestaltung von Leben und Kunst in der Moderne (Mathildenhöhe, Darmstadt, 
2001. október 21. – 2002. február 24.) és az Einfach. Natürlich. Leben. – Lebens-
reform in Brandenburg 1890–1939 (Haus der Brandenburgisch-Preußischen 
Geschichte, Potsdam, 2015. július 10. – 2015. november 22.)4 című kiállítások 

1	 https://www.schirn.de/ausstellungen/2015/kuenstler_und_propheten/; https://www.
ngprague.cz/udalost/84/umelci-a-proroci-schiele-hundertwasser-kupka-beuys-a-dalsi

2	 https://muo.cz/vystavy/aenigma-sto-let-antroposofickeho-umeni/; https://artsandculture.
google.com/story/SAUB0PomTlkX7g?hl=cs 

3	 https://mucsarnok.hu/kiallitasok/kiallitasok.php?mid=YnvqFLjsiAaZrxnOyTDOIJ 
4	 enteriőr-képek a kiállításról: https://vierzig-a.de/ausstellungsgrafik-einfach-natuelich-le-

ben-lebensreform-in-brandenburg-hbpg/ausstellung-einfach-natuerlich-leben-lebens-
reform-in-brandenburg-1890-1939-10-7-2015-22-11-2015-haus-der-brandenburgisch-
preussischen-geschichte-hbpg-pots-13/ 



32 	  Albrecht Zsófia

interdiszciplináris nézőpontból vizsgálták az életreform-mozgalmak, a művészetek, 
az antropológia, a pszichológia és más területek kapcsolódásait. A Magyar Nemzeti 
Galéria Az utópia szépsége. Preraffaelita hatások a századforduló magyar művésze-
tében (2021. május 13. – szeptember 26.)5 címmel kiemelten foglalkozott a képző- 
és iparművészet, különösen a gödöllői művésztelep szerepével az életreform-
mozgalmak kapcsán.

Elsőként rendezett átfogó kiállítást Charles Darwin evolúciós elméletének 
a vizuális művészetekre gyakorolt hatásáról a frankfurti Schirn Kunsthalle: Dar-
win. Kunst und die Suche nach den Ursprüngen (2009. február 5. – május 3.)6 címmel, 
amely több ponton és művészen keresztül kapcsolódott a tudományok, okkult 
irányzatok és életreform-mozgalmak összefonódásához. A példaként felsorolt 
kiállítások is azt bizonyítják, erős létjogosultsága van a művészetek és a különböző 
életreform- (és reformpedagógiai) mozgalmaknak, újvallásos és okkult irányza-
toknak a vizsgálatára, mind a szakmai, mind a nagyobb közönségnek való bemu-
tatására.

A továbbiakban a workshopon7 elhangzott előadáson bemutatott képzőmű-
vészeti példákból František Kupka két grafikáját mutatja be a tanulmány, melyek 
értelmezéséhez a teozófiára és az antropozófiára térünk ki részletesebben.

A szellem és a természet ereje  
– teozófia, antropozófia, képzőművészet

Az új vallási mozgalmak a 19. század második felében jelennek meg, a ma rájuk 
használt angol nyelvű elnevezés [New Religious Movements] a második világháború 
után Japánban elterjedt különféle új mozgalmakra használt japán [shin shukyo] 
kifejezés fordításából ered (Siegler, 2007). A szakirodalomban azonban gyakran 
megkülönböztetik a korábbi, azaz a 19. század második felében és a 20. század 
első felében megjelenő irányzatokat az 1960–70-es években elterjedt újvallásos 
mozgalmaktól (Bogdan, 2016).

A szellemtan különböző irányzatainak (spiritizmus, teozófia, antropozófia) 
alapgondolata megegyezik abban, hogy „az emberiség anyagias kultúrája végpontjára 
érkezett […] a spirituális erők, az ember transzcendens lényének újraélesztése szolgál-
hatja a továbblépést” (Tarjányi, 2002, p. 32). Közös tulajdonságuk az is, hogy 

5	 https://mng.hu/kiallitasok/az-utopia-szepsege-preraffaelita-hatasok-a-szazadfordulo-ma-
gyar-muveszeteben/ 

6	 https://www.schirn.de/ausstellungen/2009/darwin/ 
7	 Életreform és a művészetek: kapcsolati hálók, nemzetközi recepciós hatások, misztikus 

újvallásos és okkult irányzatok hatása a 20. század első felében – tudományos szimpózium. 
2022. szeptember 16–18. Csopak.



A lótusz lelke�     33

erősen támaszkodnak a vallásra, a filozófiára, a természettudományokra. A spi-
ritizmushoz erős szálakkal kötődő teozófia 1875-ben New Yorkban, az orosz 
származású Helena Petrovna Blavatsky8 (1831–1891) és az amerikai Henry Steel 
Olcott9 (1832–1907) vezetésével megalapított Teozófiai Társulattal születik meg. 
A Társulat viszonylag hamar, már 1879-ben átteszi székhelyét az indiai Madras 
külvárosába (ma Chennai), köszönhetően a buddhista és hindu tanoknak mind-
inkább a teozófiai gondolkodásba való beemelésével. Fontos kiemelni, hogy a 19. 
század utolsó évtizedéig a buddhizmus, a buddhista tanítások kizárólag szöveges 
fordítások és interpretációk révén érték el Európát és Észak-Amerikát, buddhista 
misszió térítési szándékkal nem érkezett nyugatra Ázsiából (Naumann, 2023).

A teozófia mint vallásos mozgalom tanait egyrészt az alapítók, Helena Blavat-
sky (Isis Unveiled, 1877; The Secret Doctrine, 1888; The Key to Theosophy, 1889) és 
Henry Steel Olcott (Buddhist Catechism, 1881) írásaira alapozták, amely a hindu 
és buddhista tanítások, gyakorlatok nyugati ezoterikus értelmezése, különös tekin-
tettel a karma és a kozmikus ciklusok törvényeire. A teozófia a buddhizmussal 
szemben a reinkarnációt a szellemi fejlődés eszközeként értelmezte (Bogdan, 2016). 
A karma és az újjászületés mellett az evolúció és az emberi létezés alaptörvényei 
állnak a tanítások középpontjában. Az emberi lény négy halandó részre és három 
halhatatlan összetevője adja ki a (kozmikus) hetes felosztást. A halandó, alacsonyabb 
szintű az emberi test (Rupa); a vitalitás (Prana Jiva); az asztráltest (Linga Sarira) és 
az állati lélek (Karma Rupa). A felsőbb, „romolhatatlan” hármas az emberi lélek 
(Manas); szellemi lélek (Buddhi) és a szellem (Atma) (Campbell, 1980).

A Teozófiai Társaság New York-i megalakulása után megszaporodtak filiáléi 
világszerte. A spiritizmushoz, a rózsakeresztességhez, a szabadkőművességhez 
és a kereszténységhez való bonyolult kapcsolódások belső viszályokhoz és konflik-
tusokhoz vezettek jóval az alapító Blavatsky (1891) és Olcott (1907) halála után 
is. Tőlük a brit aktivista, politikus és író, Annie Besant10 (1847–1933) vette át 
a nemzetközi elnöki tisztséget.

Rudolf Steiner (1861–1925) filozófiai tanulmányai befejezése után Weimarban 
dolgozott a Goethe és Schiller Archívumban. Ezt követően Berlinben ő töltötte 
be a német teozófus páholy (Theosophische Societät Germania) titkárának szerepét 
1902 és 1912 között. 1912-ben a vezetőséggel szembeni nézetkülönbségei miatt 
elszakadt a Társaságtól, egy évvel később, 1913-ban megalapította az általa antro
pozófiának, azaz „emberi tudománynak” elnevezett új „szellemtudományt”, ame-
lyet 1914-től a svájci Dornachba (Goetheanum) telepített Antropozófiai Társaság 

8	 Helena Petrovna Blavatsky (1831–1891) orosz írónő, teozófus, a Teozófiai Társulat fő 
alapítója.

9	 Henry Steel Olcott (1832–1907) jogász, újságíró, Blavatsky mellett társalapítója és első 
elnöke az 1875 szeptemberében létrejött Teozófiai Társulatnak.

10	 Annie Besant (1847–1933) brit aktivista, politikus és író.



34 	  Albrecht Zsófia

hirdetett. Nézeteinek alapvető, kiinduló forrásait Goethe természettudománnyal 
foglalkozó művei jelentették, de emellett hatottak rá Fichte, Schelling és Hegel, 
továbbá Ernst Haeckel gondolatai (akivel Weimarban ismerkedett meg), a rózsa-
keresztesség, és erőteljes hangsúlyt kapott nála a kereszténység is. Az antropozófia 
mint kifejezés azonban nem Steinernél jelent meg először. Ő maga is hivatkozott 
az átvételre a társaság történetéről szóló előadásában (Steiner, 1923), tudniillik 
az irányzat és a társaság nevét Robert Zimmermann (1824–1898) Anthroposophie 
im Umriss című, 1882-ben Bécsben megjelent könyve után kölcsönözte. 
Zimmermann (1882) kiemelte könyvének előszavában az emberi tudás, emberi 
szellemiség (Menschenwissen) központúságát. Később Steiner tanainak is ez lett 
az egyik kulcsfogalma, bár ő a hangsúlyt „az embernek a magasabb világokkal való 
összeköttetésére helyezte, és az ember teljes átszellemülésének kívánalmát hirdette” 
(Tarjányi, 2002, p. 21). Az Antropozófiai Társaság létrehozásával egyúttal lehe-
tősége nyílt a különböző művészeti ágak szorosabb bevonására (így az építészet, 
szobrászat, tánc/euritmia, színház/misztériumdráma) a Társaság mindennapi 
működésének ritmusába.

Steiner 1882–1897 között rendezte sajtó alá Goethe természettudományos 
írásait Weimarban. Az írások nagy hatással voltak Steiner egész életművére, külö-
nösen Goethe organikus fejlődésről vallott nézetei. Fontos kiemelni, hogy Goethe 
szerint a természet önmagából indul ki, azaz feladja a teremtés isteni magyaráza-
tát, és az ember megfigyelőként pozícionálhatja magát a természetben (Breidbach, 
2014). Steiner Goethe világszemlélete című munkájában (1897) így ír: 

„Goethe azon a nézeten van, hogy a »természetnek nincs olyan titka, amelyet valahol 
ne helyezne kendőzetlenül a figyelmes szemlélő elé«. A természet olyan jelenségeket tud 
teremteni, amelyekről a rokon folyamatok nagy területének ideái közvetlenül leolvashatók. 
A természet teremtő szelleme itt a dolgok felszínén jelenik meg; ami a durván materiális 
jelenségeknél csak gondolkodással fogható fel, ami csak szellemi szemmel látható, az a fel-
fokozott jelenségen láthatóvá lesz a testi szem számára. Itt minden érzékileg észlelhető 
egyszersmind szellemi is, és minden szellemi érzékileg észlelhető. Goethe az egész természetet 
szellemmel áthatottnak gondolja. A természet formái azáltal különbözők, hogy a szellem 
bennük jobban vagy kevésbé válik külsőleg is láthatóvá” (Steiner, 1897).

Steiner a goethei ideák segítségével továbbgondolta a teozófus testelméletet (lásd 
fentebb), mely szerint a természetbe, a világ szellemi lényegébe való visszatérés, 
a spirituális fejlődés első fázisai különböző testformákként írhatók le, így a fizikai 
és éteri testtől az asztrális és lelki testen át juthatunk el a legmagasabb intelligen-
ciáig, a spirituális lélekig, a szellemig (Keserü, 2013).

František Kupka (1871–1957) az Osztrák–Magyar Monarchia Opočno 
városában született, és már tizenévesen megismerkedett a spiritizmussal. Médium



A lótusz lelke�     35

ként megélhetést tudott biztosítani önmaga számára, míg a prágai Képzőművészeti 
Akadémiát látogatta. 1892-ben Bécsbe költözött, ahol beiratkozott a Képző
művészeti Akadémián August Eisenmenger festő történeti osztályába. Bécsben 
lehetősége nyílt nemcsak filozófiai ismereteit bővíteni, de egyéb irányú érdeklődése 
révén elmélyült az asztronómia, az anatómia, a kémia és más természettudományos 
tanokban is. Itt találkozott először a teozófiával és más okkult irányzatokkal, 
valamint Karl Wilhelm Diefenbach11 festővel, aki a nudizmus és a vegetariánus 
táplálkozás híve volt, és aki a szexualitás szabadságát hirdette írásaiban és 
monumentális képzőművészeti alkotásaiban. Néhány hónapot el is töltött a Kohl
rabiapostel-nek, azaz „karalábéapostol”-nak hívott Diefenbach hütteldorfi kom
munájában. A vegetariánus étrendet, a szabadban végzett gyakorlatokat (nap
fürdőzés, testedzés) később is megtartotta. A bécsi Kunstvereinnek készített 
monumentális festményének (A haldokló Heine utolsó álma, lappang) 1893-es 
sikere révén számos megrendelést kapott a bécsi arisztokrácia köréből, amely egy 
rövid időre elegendő bevételhez juttatta, így lehetősége nyíl Párizsba, Prágába és 
Münchenbe utaznia. Ennek az időszaknak fontos eseménye az osztrák műkriti-
kussal, Arthur Roesslerrel való találkozása, akivel később is szoros baráti kapcso-
latban maradt. 

1896-ban Párizsba költözött, sokszor látogatta a már ott élő cseh származású 
festő, Alphonse Mucha (1860–1939) műtermét. A francia fővárosban bár beirat-
kozott a Julian Akadémiára, azonban végül a Sorbonne filozófiai és természet
tudományos előadásait, a városi múzeumokat és az állatkertet látogatta. Az ezt 
követő időszakban a különböző lapoknak készített illusztrációiból él meg, amit 
kiegészít szeánszokon médiumként való részvételével (Pravdová & Theinhardt, 
2018; Mladek & Rowell, 1975; Mládková, 2001). 

Ekkor készült naturalista és szimbolista munkáin fellelhető mindaz a kultu-
rális, tudományos és művészeti hatás, találkozás, amely az elmúlt pár évben érte: 
így a különböző újvallásos és okkult irányzatok, a buddhizmus, Darwin és Haeckel 
elméletei; Nietzsche, Schopenhauer és az antik filozófusok írásai; Hugo Höppe-
ner (Fidus), Gustav Klimt, Alphons Mucha, Odilon Redon, a fiatal Egon Schiele 
munkái. Az 1898–1902 közötti időszakban készült A lótusz lelke (1898) és a Vízi-
liliomok / Az Élet kezdete (két változatban, 1900–1902 között) című munkái. 
A kisméretű grafikák híven tükrözik a keleti filozófiák, a teozófia, Kupka termé-
szettudományos érdeklődésének kivetülését és a kortársak hasonló szellemben 
készített műveinek ismeretét (Lee, 2016; Szabó, 2000).

11	 Karl Wilhelm Diefenbach (1851–1913) német festőművész.



36 	  Albrecht Zsófia

1. kép. František Kupka: A lótusz lelke (1898),  
akvarell, papír, 38,5×57,5 cm. Národní galerie, Praha.  

Megjelent: Pravdová, A., & Theinhardt, M. (Eds.). (2018).  
František Kupka 1871–1957. Národní Galerie, p. 14.

Mind A lótusz lelke (1. kép), mind a Vízililiomok / Az Élet kezdete (3. kép) központi 
motívumai a lótuszvirág, a víz, a fény. A lótusz lelke (1898) egy triptichon, azaz 
három részre osztott, a jobb oldali sávban egy hindu herceget és körülötte női 
táncoló alakokat látunk, háttérben épületekkel, míg a két bal oldali sávban egy 
lótuszokkal borított tó képe tárul elénk. A kép bal szélén egy virágzó, fehér színű 
lótuszból egy szellemszerű, androgün alak emelkedik ki.

A lótusz 

„az indiai képzeletben nemcsak a világ jelképe, hanem az embert éltető erőnek, a léleknek 
is kifejezője lesz. A költői hasonlat szerint: ahogyan a lótusz a sötét víz mélyén, a fekete 
iszapban gyökerezik, s onnan növekedik fel, átküzdve magát a homályon, hogy végül a tiszta 
verőfénybe emelkedjék, ugyanúgy ered az emberi élet is a sűrű és sötét anyagból, s ugyan-
úgy kell felküzdenie magát a homályból a világosságra, a megismerés erejével. Ez a jelkép 
a bráhmani költészet egyik alapvető motívumává és az indiai művészet elmaradhatatlan 
elemévé válik.” (Baktay, 1980, p. 68).



A lótusz lelke�     37

A lótusz az egyiptomi, indiai művészetben és mitológiában betöltött szimbolikája, 
a teozófia tanaihoz való kapcsolódása Kupka előtt ismert lehetett olvasmányai 
alapján, amelyek közé a kor teozófiával, ezotériával és okkult tudományokkal 
foglalkozó folyóiratai is hozzá tartoztak.12 A német nyelvű Sphinx13 folyóiratban 
Fidus14 írásai és illusztrációi is megjelentek, így az 1893–94-es számokban a Vic-
toria Regiat és a Lótuszkirálynőt (2. kép) találjuk, utóbbit egy rövid leírás is követ:

„a gyönyörű virág óriási levelei szétterültek a sötét tó hatalmas kiterjedésében. Az egyik 
rügy szinte zárva pihen, a másik kinyílik. A keleti flóra királynője középen bontakozik ki 
teljes pompájában. […] A lótuszvirág, melynek fehér árnyalatát a nap melegíti, nem pedig 
a holdfény hideg fehérje, a legtisztább, az örök képe. A tünde gyermekről azt mondják, 
hogy az örökkévalóra törekvő lélek szimbóluma.” (Göring, 1894, p. 13).

2. kép. Fidus: Lótuszkirálynő. Megjelent: Sphinx, 1894. július 1.

Blavatsky szerint a lótusz a filozófiai gondolkodást jelképezi, a tárgynak a szub-
jektívből való kisugárzását, a gondolat isteni teremtését, amely az absztraktból 
a konkrétba, azaz látható formába halad át, továbbá párhuzamot von az egyiptomi, 
hindu és zsidó–keresztény teremtéstörténetek alapmotívumai között is (Blavatsky, 

12	 Például a francia nyelven megjelent Revue Théosophique / Lotus Bleu, amelyben Félicien 
Joseph Victor Rops (1833–1898) belga grafikus, karikaturista és szimbolista festőművész 
is közreműködött.

13	 1886–1896 között megjelenő német folyóirat.
14	 Fidus volt Hugo Reinhold Karl Johann Höppener (1868–1948) német illusztrátor, festő 

és lapkiadó álneve.



38 	  Albrecht Zsófia

1877). Kupka képén így a lótusz a természet nemző erejének szimbólumaként, 
a tűz és a víz, a szellem és az anyag együttes hatásának gyümölcseként jelenik 
meg. A két változatban is elkészült Vízililiomok / Az Élet kezdete (akvatinta és 
színezett akvatinta, 1900–1902 között) fő motívuma szintén egy tó, amelyen 
hatalmas levelek úsznak, középen egy kinyílt virágú lótusz fölött lebeg két egymást 
keresztező ragyogó kör. A virágból közvetlenül kinövő, sugárzó, naphoz hasonló 
formához kapcsolódik a második kör, amelyben egy emberi embrió lebeg; köl-
dökzsinórja a fénylő, éltető naphoz köti. Finom arany nyalábok indulnak ki 
a gyermekből, amelyek a körülötte lévő körbe épülnek bele, egyfajta spirális moz-
gást indikálva.

3. kép. František Kupka: Vízililiomok / Az Élet kezdete (1900–1902),  
színes akvatinta, papír, 34,5×34,7 cm, Centre Pompidou,  

Musée National d’Art Moderne. © Adagp, Paris  
https://www.centrepompidou.fr/en/ressources/oeuvre/cX4MXRM



A lótusz lelke�     39

Az isteni, szellemi sugárral kapcsolatban álló magzat képéről Blavatsky Isis Unveiled 
(1877) című munkájában is olvashatunk:

„az ember egy kis világ, egy mikrokozmosz a nagy univerzumban. Mint egy magzatot, 
mindhárom szelleme felfüggeszti a makrokozmosz mátrixában; és míg földi teste állandó 
rokonszenvben van szülőföldjével, asztrális lelke összhangban él a sziderikus [csillagászati] 
anima mundival [földi lélek]. Benne van, ahogy benne van, mert a világot átható elem 
minden teret betölt, és maga a tér, csak parttalan és végtelen. Ami a harmadik szellemét, 
az istenit illeti, mi más ez, mint egy végtelenül kicsi sugár, a számtalan sugárzás egyike, 
amely közvetlenül a Világ Legmagasabb Okából, a Szellemi Fényből ered? Ez a szerves 
és szervetlen természet, a szellemi és a fizikai természet hármassága, amelyek három az 
egyben ...” (Blavatsky, 1877, p. 212).

A sugárzó, teremtő erőt adó, a lótusszal kapcsolatban lévő Nap-képet megtaláljuk 
az egyiptomi Ré [Hórusz] napisten ikonográfiájában is, ahogyan az ősvízből 
kiemelkedő lótuszvirágból megszületett, és elindította a világ teremtésének folya-
matát. A lótusz víz alól felbukkanó bimbója virágzáskor liláskék kehellyé nyílik, 
így láthatóvá válnak aranysárga porzói. Az egyiptomiak ezért a teremtés és újjá-
teremtés, a napisten mindennapos megújulásával kapcsolták össze a növényt. 
A gyermek Harpokratész15 kultusza a Kr. e. I. évtizedben lett népszerű, gyakran 
ábrázolták lótusszal.

Kupka Párizsba érkezésekor már több múzeumban is találkozhatott a közönség 
Ázsia és Afrika művészetével. A Musée Guimet, a Musée du Louvre és a Musée 
Indochinois zsúfolt termeiben japán, kínai, koreai, indiai, tibeti, egyiptomi műtár-
gyakat halmoztak fel. Kupka a múzeumi látogatásai során ihletet meríthetett 
a kiállított egyiptomi tárgyakból, buddhista szobrokból.

A Kupka által nagyra tartott Fidus későbbi művein is visszatér a teremtés, 
a teremtő erő lótusz-szimbolikájához. Kupka az 1910-es években már szín- és 
absztrakciós kísérleteivel foglalkozik. Az ekkor formálódó absztrakciójára hatással 
lehetett az a bolygó-diagram is, amelyet A. P. Sinnett Esoteric Buddhism (1883) 
című könyvéből kiemelve jelentetett meg a Revue théosophique folyóirat 1890-ben 
(4. kép).

A lótusz lelke és a Vízililiomok / Az Élet kezdete tavain megjelenő hatalmas 
levélszigetek, a formákat körbe ölelő körök kozmogonikus motívuma a későbbiek
ben nagyon gyakran visszatér a művész absztrakt munkáiban (5. kép). 

15	 Harpokratész jelentése Hórusz a gyermek (görög névforma).



40 	  Albrecht Zsófia

4. kép. A. P. Sinnett: Bolygó-diagram.  
Megjelent: Revue théosophique 2 (1890), február 21. p. 260.

5. kép František Kupka: Az első lépés  
(1910–13?, a festményen 1909-es datálás), olaj, vászon, 83.2×129.6 cm,  

©Museum of Modern Art, New York.  
https://www.moma.org/collection/works/79969 



A lótusz lelke�     41

Összegzés

A 19–20. század fordulójára – köszönhetően a különböző gazdasági- és tudomá-
nyos forradalmaknak és felfedezéseknek – az élet mindennapi tempója felgyorsult, 
a városok lakosságának és épületeinek száma hirtelen ugrásszerűen megnőtt, 
a modern életformát megváltoztatni kívánó életreform- és újvallásos mozgalmak 
világszerte elterjedtek. Ez utóbbiak szoros, szimbiózisszerű kapcsolatban álltak 
a különféle művészeti ágakkal. Számos művészt vonzanak a misztikus, zsidó–
keresztény, buddhista, és egyéb okkult hagyományokból táplálkozó új vallási 
mozgalmak. Ezek közül a teozófia és az antropozófia hatása mutatható ki 
leginkább. A tanulmány a cseh František Kupka első festői korszakából hívott 
segítségül két grafikai munkát a teozófia, a buddhizmus és a képzőművészet érint-
kezésének példájára. Kupka mellett sok kortársa is elmélyült az új szellemtanok-
ban, és művészetükben jelentős hatással bírtak rájuk, így többek között Hugo 
Höppener, Karl Wilhelm Diefenbach, Hilma af Klint, Piet Mondrian és még 
sokan mások sorolhatók közéjük.

Irodalom

Baktay, E. (1981). India művészete I. Képzőművészeti Alap Kiadóvállalata.
Blavatsky, H. (1877). Isis Unveiled I-II.
Bogdan, H. (2016). Western Esotericism and New Religious Movements. In J. R. Lewis & 

I. Tøllefsen (Eds.), The Oxford Handbook of New Religious Movements: Volume II (pp. 
455–468). Oxford University Press.

Breidbach, O. (2014). Goethe metamorfózistanáról. In D. Gurka (Szerk.), Egymásba tükrö-
ződő emberképek (pp. 11–35). Gondolat. 

Campbell, B. F. (1980). Ancient Wisdom Revived: A History of the Theosophical Movement. 
University of California Press.

Francastel, P. (1972). Művészet és társadalom. Gondolat.
Göring, H. (1894). Freier text zu Fidus’ Bildern. Sphinx, 19(101), 1–14.
Keserü, K. (2013). Conversio a modern képzőművészetben. Teozófus művészet. In B. Déri 

(Szerk.), Conversio. ΑΓΙΟΝ Könyvek 1 (pp. 39–58). ELTE BTK Vallástudományi Köz-
pont.

Lee, Ch. (2016). L’Âme de Lotus: Florale Animationen bei František Kupka. In I. Kranz, 
A. Schwan & E. Wittrock (Eds.), Die Sprachen der Blumen. Medien floraler Kommuni-
kation (pp. 221–244). Wilhelm Fink Verlag.

Mladek, M., & Rowell, M. (Eds.). (1975). František Kupka 1871–1957: A Retrospective. The 
Solomon R. Guggenheim Museum.



42 	  Albrecht Zsófia

Mládková, M. (Ed.). (2001). František Kupka: ze sbírky Jana a Medy Mládkových ve Washing-
tonu. Egon Schiele Art Centrum – Galéria města Bratislavy.

Németh, A. (2010). Emberi idővilágok. Pedagógiai megközelítések. Gondolat.
Németh, A., & Skiera, E. (Szerk.). (2018). Rejtett történetek. Az életreform-mozgalmak és 

a művészetek. Műcsarnok.
Németh, A. (2023). Új Ember, Új Társadalom, Új Nevelés – a reformpedagógia és az újval-

lásos mozgalmak kapcsolata. In Pukánszky B. & Sárkány P. (Szerk.), Pedagógia és keresz-
ténység: Teológiai, neveléstörténeti és nevelésfilozófiai metszetek (pp. 65–81). Szent István 
Társulat. 

Naumann, M. (2023). Discovering and Appropriating the Buddha: Scholarly Studies of the 
so-Called Southern Buddhism in Nineteenth Century Europe. In S. K. Licha & H. 
Krämer (Eds.), Learning from the West, Learning from the East: The Emergence of the Study 
of Buddhism in Japan and Europe before 1900 (pp. 284–308). Brill.

Pravdová, A., & Theinhardt, M. (Eds.). (2018). František Kupka 1871–1957. Národní Galerie. 
Siegler, E. (2007). New Religious Movements. Pearson Prentice Hall.
Steiner, R. (1897). Goethe világszemlélete. http://ww.antropozofiai-tarsasag.hu/ga6 
Steiner, R. (1923). Die Geschichte und die Bedingungen der anthroposophischen Bewegung im 

Verhältnis zur Anthroposophischen Gesellschaft. Eine Anregung zur Selbstbesinnung. Acht 
Vorträge, gehalten in Dornach vom 10. bis 17. Juni 1923 (GA 258). http://anthroposophie.
byu.edu/vortraege/258.pdf

Szabó, J. (2000). A mitikus és a történeti táj. Balassi Kiadó. 
Szarka, E. (2014). Új vallási mozgalmak és az életreform-mozgalmak kapcsolata. In Németh 

A., Pukánszky B. & Pirka V. (Szerk.), Továbbélő utópiák – reformpedagógia és életreform 
a 20. század első felében (pp. 82–99). Gondolat.

Tarjányi, E. (2002). A szellem örvényében. A magyarországi mesmerizmus, szellemidézés, teozófia 
története és művészeti kapcsolatai. Universitas.

Welsh, R. P. (1986). Sacred Geometry: French Symbolism and Early Abstraction. In M. 
Tuchman (Ed.), The Spiritual in Art: Abstract Painting, 1890–1985 (pp. 82–99). Los 
Angeles County Museum of Art and Abbeville Press.

Zimmermann, R. (1882). Anthroposophie im Umriss. Entwurf eines Systems idealer Weltansicht 
auf realistischer Grundlage. Wilhelm Braumüller K. K. Hof- und Universitätsbuchhänd-
ler. http://www.gutenberg.org/files/53962/53962-h/53962-h.htm#ch3.1



A lótusz lelke�     43

The soul of the lotus. 
On the relationship between New Religious Movements,  

life reforms and fine art

Keywords

lifeform, theosophy, fine art, iconography

Abstract

At the turn of the century art life interacted closely with the various life reform 
and new religion movements that were unfolding. At the same time, new scientific 
or technical discoveries have a major impact on both the life reform movements 
and the various branches of the arts. The Czech František Kupka (1871–1957) 
spent most of his life in Paris, was already early in his career involved in 
spiritualism, one of the first reform communities, where he became a vegetarian 
and took sunbaths. His symbolist work is strongly influenced by the doctrines 
of theosophy, his philosophical readings and the exhibitions of oriental artefacts 
in museums in Paris. The study uses two of his graphical works to explore the 
interweaving of the New Religious Movements and the visual arts in the period.



Végvári Zsófia

ENERGIA ÉS MŰVÉSZET
Csontváry Kosztka Tivadar és Wilhelm Ostwald: 

az energetisták

Előszó a tanulmányhoz: energizmus vagy energetizmus?

Az elmúlt 13 évben művészettörténeti kutatásom középpontjába került Csontváry 
Kosztka Tivadar, vagyis a legismertebb magyar festőművész életműve. Nem elé-
gedtem meg az eddigi Csontváry-kutatás eredményeivel, hanem egyre több kérdést 
feltéve megpróbáltam megtalálni a legegyszerűbb válaszokat Csontváry igen 
bonyolult képi és filozófiai rendszeréhez. A munkám kiindulópontját jelentette 
Csontváry Önéletrajza, melynek több részletére is hivatkozom ebben a tanul-
mányban. Így jutottam el Wilhelm Ostwald összetett munkásságának megisme-
réséhez. A Nobel-díjas Ostwald e tanulmányban se nem fizikusként, se nem 
kémikusként jelenik meg, hanem filozófusként és festőművészként. 

A tanulmány írása során többször is felmerült bennem a kérdés, az energista, 
vagy az energetista szót szerepeltessem, amikor Ostwald szövegeinek tükrében 
Csontváry írásait is áttekintem.

Wilhelm Ostwald a monizmus nevű filozófiai irányzat híve volt, amelyet ő 
energetikának nevezett el. Ezért Ostwald filozófiai működésének meghatározására 
az energetista kifejezés lenne jobb. Ostwald úgy gondolta, hogy az energia a világ-
egyetem alapvető lényege, és minden jelenség, beleértve az emberi gondolkodást 
és a társadalmi folyamatokat is, energiaátalakítások révén magyarázható; erre 
a gondolatra válaszolt Csontváry is többoldalas jegyzetében, melyről e tanulmány 
részben értekezik.

Az energista szót az energiával, mint tudományos témával foglalkozó személyre 
lehet használni, s bár Ostwald elsősorban természettudományokkal foglalkozó 
tudós volt, Ostwald koncepcióját, ami az energia filozófiai jelentőségére helyezte 
a hangsúlyt, energetikának nevezte el, így a tanulmányban Ostwald és Csontváry 
esetében az energetista kifejezés a mérvadó.



Energia és művészet�     45

Energetisták vagy atomisták,  
a legmodernebb fizika korának kezdete

A 19. század végén két nagy tudományos tábor került szembe egymással: az ato-
misták és az energetisták. Az atomisták, mint Ludwig Boltzmann és Max Planck, 
azt állították, hogy az atomok alkotják az anyag legkisebb részecskéit, és ezek 
mozgása révén lehet megmagyarázni a fizikai folyamatokat. Ezzel szemben Wil-
helm Ostwald, az energetisták vezéralakja, úgy vélte, hogy az energia az, ami 
minden jelenség mögött áll, és nincs szükség az atomok létezésére.

Az 1890-es években tudományos konferenciákon vitáztak egymással, ahol 
Boltzmannék erős érvekkel támasztották alá az atomok valóságát, míg Ostwald 
az energiát tekintette a világ alapjának. Végül az atomelmélet győzött: kísérletek, 
például a Brown-mozgás bizonyítása, megdönthetetlenül igazolták az atomok 
létezését. Ostwald bár elfogadta az atomokat, de az energiafilozófiáját továbbra 
is fontosnak tartotta, melyet kibővített más tudományos és társadalmi kérdések 
megoldására és magyarázatára is.

A Csontváry-jelenség,  
avagy bevezetés a festészeti energetizmusba

Csontváry színgazdag művei nem illenek bele a 19–20. század fordulóján készült 
festmények látványvilágába. Képeinek technikai meghatározása a mai napig olaj/
vászon technikát jelöl meg, a Csontváry-művek felülete azonban teljesen eltérő az 
olajfestékkel készült festményekétől. Felületük erősen repedezett, több helyen pereg, 
vakolatszerűen pattan le a hordozóról; a festékréteg sokszor porózus és körömmel 
is porrá nyomható, vagyis a keverék kötőereje viszonylag gyenge. A képek rétegei 
önmagukban színezettek. Kézdi-Kovács László a Pesti Hírlap 1905. szeptember 
9-ei számában megjelent kritikájában ez szerepel: „»Csontváry« úr (az idézőjeleket ő 
maga használja) meghívóin azt hirdeti, hogy képeit eredeti találmányú technikával festette” 

(Kézdi-Kovács, 1905, p. 6). Csontváry az 1908-as, saját kiállításának katalógusának 
hátlapján ezt írta: „A 2-ik és 12-ik számú festmények a szállításnál oly annyira megsé-
rültek, hogy azok kiállíthatók nem voltak” (Csontváry, 1908, p. 4). 

Érdekes forrásanyagnak számít egy másik, szerző megjelölése nélkül megjelent 
kritika Az Ujság című napilap 1905. szeptember 9-ei számában, mely így fogalmaz 
Csontváry anyaghasználatával kapcsolatban:

 „A »Csontváry« Kosztka-kiállítás. Különféle szempontokból roppant érdekes műkiállítás 
nyílt ma meg a városligeti Iparcsarnokban, a »Csontváry« Kosztka Tivadar festőművész 
gyűjteményes kiállítása, mely a meghívón úgy van jelezve, hogy teljesen új technikát mutat 



46 	  Végvári Zsófia

be. [...] A mester, aki egyszersmind vegyész is azon a réven, hogy a vidéken gyógyszerész, 
azt mondta, hogy az ő új technikájának a titka az olajfestékek alapos kiválogatása s »te-
lítése«. Annyi bizonyos, hogy képei oly élénkek, hogy az csak csoda” (A »Csontváry« 
Kosztka-kiállítás, 1905, p. 10).

Csontváry 1876-ban, gyógyszerészként szerezte diplomáját. Az egyetemen széles 
körű vegyészeti ismereteket szerzett, amelyeket nemcsak gyógyszerészként, hanem 
textilvegyészethez is értő festőművészként is kiválóan alkalmazott. „[...] Behatóan 
foglalkoztam a vegytannal, az ásvány- és földtannal, a krisztallográfia és a napszín
elemzéssel, továbbá az ismeretlen vegyületek meghatározásával [...]” írja Csontváry 
Önéletrajzában (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 79). Lehel Ferenc monográfiájában 
kitér Csontváry személyes ismeretségük alapján leírt színhasználatra: „Semmi 
kincsért nem árulta el »világító színeinek« általa föltalált vegyészeti (?) titkát” (Lehel, 
1998, p. 38). 

Újabb kérdéseket vetnek fel Csontváry Önéletrajzában olvasható további sorai, 
melynek értelmezését hamarosan részletesen tárgyalom Wilhelm Ostwalddal 
kapcsolatban: „[...] hagyjunk fel az olajfestészettel, mert nem tudjuk a régiek techni-
káját utánozni, nem tudunk fehéret festeni, nem tudjuk a világító színeket előállítani 
s nem tudunk tartós színekkel festeni, mert festményeink idővel barna »szósszá« válnak 
s a művészetnek kárt okoznak” (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 91). 

Szegedy-Maszák Mihály irodalomtörténész professzor, kinek felmenője Csont-
váry rokonságába tartozott, szintén említést tett Csontváry anyaghasználatáról 
személyes levelezésünk alkalmával 2013 májusában:1 

„Úgyszólván gyerek voltam, amikor apám barátja, Kákay Szabó György a Világító éjszaka 
Castellammaréban tisztításával bíbelődött. Apámtól tudta (ő még találkozott Csontváryval, 
aki olykor abban a szobában üldögélt, ahonnét e sorokat írom), hogy a posztógyár anyagait 
is használta. Kákay Szabó a kép bal felső sarkáról állította, hogy egy ilyen »lazúros« anyag 
van rajta. Ennek alapján azt mondta, nem restaurálja a képet, és lehetőleg mást se kérjünk 
meg ilyen munkára. Eddig nem is került sor ilyesmire.” 

Csontváry munkamódszere 

Az írásos források, mint Kézdi-Kovács újságcikke vagy Lehet Ferenc mondata, 
a Németh Lajos vezette Csontváry anyaghasználatának felfedésére irányuló 1964-
es kutatások, Szegedy-Maszák levélrészlete, valamint saját, anyagvizsgálattal 

1	 Levélváltás Szegedy-Maszák Mihály és a tanulmány szerzője között, a magánlevél kelte: 
2013.04.17.



Energia és művészet�     47

kapcsolatos eredményeim alapján egyértelmű, hogy Csontváry olyan új, mester-
ségesen előállított szerves, ragyogó színértékű anilin alapú textilfestékkel és 
pácsókkal is festett, melyet posztó- vagy bőrgyár készletéből szerezhetett be. Ez az 
anyaghasználat és az olajmentes, enyves festéstechnika lehetővé tették a ragyogó 
színeinek megmaradását. Festőtechnikájában nem alkalmazott klasszikus érte-
lemben vett olajfestéket, árnyalatai különleges napfényhatások elérésére adtak 
lehetőséget, technikája a Napút-festészet alapköve, mely távol tartotta festményei
től a galériatónus, vagyis a felületek barnulásának kialakulását. 

Csontváry festési metódusa a következő lehetett. A megfesteni kívánt motívum 
helyszínét az 1899-es évtől az Uránia Tudományos Színházban ismerhette meg. 
Az úticéljához vasúton vagy hajóval érkezett, majd a kívánt témát, vagyis a „látlat”2 
helyszínét megkereste. A képeslapok és a fotográfia gyors elterjedése okán felté-
telezhető, hogy a helyszínen azokat a képeslapokat is meg lehetett vásárolni, ami-
ket Csontváry az Uránia előadásain látott. 

A mű összeillesztéséhez a legtöbb esetben több képeslapot használt, melyek 
a legjobban jellemezték a festmény helyszínének panorámáját. Nagyméretű fest-
mények esetében feltételezhető, hogy a vásznat a padlóra feszítve rögzíthette 
feszítőkeret nélkül. A képeslapokat négyzetrács háló alkalmazásával vagy kivetí-
téssel nagyította fel. Feltételezhető, hogy kartonvázlatokat is használt, melyeket 
a vászonra a freskófestés előkészítő technikájával átpauszolt, vagy az átlyuggatott 
vonalhálót szénnel átdörzsölte, így az alapozott hordozón megjelentek a motívum 
kontúrvonalai.

A kompozíciós kontúrvonalakat a kisebb művek esetében erősen olajos 
kötőanyagú festékkel vitte fel a vászonra, mely a szívó alapozáson sok esetben átüt. 
A feloldott, textilfestési eljárásban jól ismert „világító” színeket hígított formában, 
gyógyszertári üvegekben szállította. 

A festékek egyéb komponenseit, a töltő- és kötőanyagot a festés helyszínén 
szerezhette be, mivel a festékek alapanyagai gyógyszertárakban és vegyeskeres-
kedésekben bárhol megtalálhatók voltak. A színek felhordása és a vastagabb fes-
tékrétegek elhelyezése ezután következett. A lazúrrétegek enyves közegben oldott 
színezékekkel készültek. A festményeken záró lakkréteg nem volt, némely művét 
enyves keverékkel vonta be, valószínűleg a pergések és korai sérülések konzervá-
lása okán. Csontváry festéstechnikájából az is következhet, hogy a festmények 
zöme Budapesten készült.

A kutatómunka során bebizonyosodott, hogy olajfestékkel, hagyományos eljá-
rásokkal nem készülhettek Csontváry festményei. Ha azzal készültek volna, a gyógy-

2	 A „látlat” szót Csontváry maga találta ki, melyet Önéletrajzában említ először írásban, 
azonban a szó jelentésére nem ad magyarázatot. Eddigi kutatásim alapján a látlat szó 
jelentése: a látott táj és helyszín összessége. 



48 	  Végvári Zsófia

szertár bérbeadásából származó jövedelmének döntő hányadát olajfestékre kellett 
volna költenie. A súlyos, nehezen kezelhető festékek szállítása, az olajfesték hosszú 
száradási ideje a mindig izzó, belülről lángoló művész türelmét próbára tette volna. 

Wilhelm Ostwald, ragyogó színek, olajmentes festésmód

Csontváry színhasználatára és elméleti munkásságára feltehetően nagy hatással 
volt Wilhelm Ostwald német Nobel-díjas kémikus, akinek a nevével többször is 
találkozhatunk Csontváry vonatkozásában. Wilhelm Ostwald a Die Züchtung des 
Genies című írását (Ostwald, 1911) például Csontváry fordította magyar nyelvre 
A zseni tenyésztése címmel. A Világ című napilap január 21-ei számának 17. olda-
lán, 1912-ben (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 60), és önéletrajzában is megemlíti 
a különleges színelmélettel rendelkező Ostwaldot:

„Szeptemberben Damaszkuszba utaztam, Budapestet érintettem s néhány napra a város
ligeti nagy iparcsarnokban állítottam ki a nagy vásznakat keretek nélkül. [...] két berlini 
tanár azzal a kéréssel fordult hozzám, engedjem meg, hogy a kiállításra meghívhassák 
Wilhelm Ostwald dr. híres tudós tanárt, aki nemrég a császár előtt olyan felolvasást tar-
tott, hogy hagyjunk fel az olajfestészettel, mert nem tudjuk a régiek technikáját utánozni, 
nem tudunk fehéret festeni, nem tudjuk a világító színeket előállítani s nem tudunk tartós 
színekkel festeni, mert festményeink idővel barna »szósszá« válnak s a művészetnek kárt 
okoznak. Minthogy ezen a kiállításon épp az ellenkezője van igazolva, itt fehér színek 
pompáznak, világító színek ragyognak s az évekkel előbb festett vásznak olyanok, mintha 
tegnap lettek volna festve. Ezzel az eredménnyel tehát, ha ez átutalható »übertragbar« az 
egész festői technikát meg lehet menteni a csődtől, amelyre a tudós tanár a világot figyel-
meztette” (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 91).

Ez a szövegrészlet szintén Csontváry festék- és színhasználata elemzésének kiin-
dulópontjává vált. Hogy magyarázatot kapjunk a fent idézett sorokra, Ostwald 
színelméleti kutatásait kell elsődlegesen áttekinteni. Ostwald a négy alapszín 
szerint a komponálás fokozatos elsajátítását tanácsolta, kezdve a négyzettől, amely 
a különböző színértékek és ritmusok szerint tovább tagolható (Ostwald, 1918).

A színek harmóniája

Ostwald autodidakta, de kimagasló szaktudású, kísérletező kedvű festő volt. 
1904-ben Malerbriefe. Beiträge zur Theorie und Praxis der Malerei (A festőművész 
levelei. Hozzájárulások a festészet elméletéhez és gyakorlatához) címmel füzetet adott 



Energia és művészet�     49

ki (Ostwald, 1904), melyben alapvető anyaghasználati kérdésekre keresett egyszerű, 
tömör, gyakorlatias válaszokat. 

„Ezek a levelek 1903–1904 telén és tavaszán jelentek meg a Münchener Allgemeine Zeitung 
tudományos mellékletében. Akkoriban számos levél érkezett hozzám, érdeklődő, kritizáló, 
egyetértő, javaslatokkal; ezekből a levelekből született meg részben az ötlet ennek a könyv 
formájú kiterjesztésére”, írja Ostwald könyvének ismertetőjében (Ostwald, 1904, p. III).

A Deutsche Werkbund 1914-ben megbízta Ostwaldot, hogy fejlesszen ki egy „racio
nális színatlaszt”, amit Der Farbatlas címmel publikált (Ostwald, 1917) a festéknevek 
szabványosítására és általános alkalmazhatóságukra, mivel Németország egyre 
fejlődő vegyiparának húzóágazata lett az új szintetikus színek gyártása; így egyre 
nagyobb szükség lett az állandó színjelölésekre a textiliparban. Ostwald célja az 
volt, hogy az eddigi színtani kutatásokhoz képest alapjaitól kezdve teljesen új szín-
tant építsen fel (Ostwald, 1917). Mindez a színek mérhetőségét és kategorizálását 
is magával hozta. Nézete szerint a zöld színt is a primer színekhez kell sorolni 
a három alapszínen kívül. Csontváry festményein is a primer színek tudatos keve-
résével találkozunk. A taorminai görög színház sárga ege felett gomolygó lila füst; 
a zöld fű a narancsszínű épület romjaival; a kék hegy, előtte a vöröses hegyoldallal; 
a lilás bal oldali víztükör a vöröses-sárgás éggel hatalmas, komplementerpárokon 
alapuló látvánnyá áll össze, mely erősen kötődik Ostwald elméletéhez. 

„...a szín se nem anyag, se nem fény; inkább érzés [...] a színek nem annyira fizikai, mint inkább 
lelki, pszichológiai jelenségek, s a színtan ennélfogva a lélektani tudományoknak a körébe 
tartozik” – olvashatjuk A szinek világa című kötetben (Walter & Novák, 1927, p. 14). 

1. kép. Ostwald színlapjai, 24 egységes színköre és az abból kiemelt 8 szín  
(Ostwald, 1969, p. 82–83).



50 	  Végvári Zsófia

A fent idézett sorok tökéletesen megragadják Csontváry A taorminai görög színház 
romjai című festményének lényegét: a színek által keltett érzeteket és hangulato-
kat. Itt a színek már nem csupán a fény egy bizonyos hullámhosszához kötött 
érzékelésként jelennek meg, hanem a színek hangulatához kötődő érzéseket kel-
tenek a tudatunkban.

Csontváry és Ostwald kapcsolatának kutatásánál igen fontos kiindulási pont 
Csontváry fentebb idézett megjegyzése saját kiállításáról, melynek lényege, hogy 
Csontváry néhány napig kiállította nagyméretű festményeit keretek nélkül a város-
ligeti Iparcsarnokban. 

Két berlini tanár kérésére Wilhelm Ostwald híres tudóst is meghívták, aki 
azt állította, hogy az olajfestészettel fel kell hagyni, mert nem ismerik, és nem 
tudják alkalmazni a századfordulón működő festőművészek a régi mesterek tech-
nikáját, képtelenek fehéret és „világító színeket” festeni és tartós festményeket 
készíteni. Csontváry sorai szerint a kiállított festményein ennek ellenkezőjét bizo-
nyította: a műveken a fehér és világító színek ragyognak és a pár évvel korábban 
festett vásznak olyanok, mintha tegnap készültek volna. Csontváry megemlíti, 
hogy a századforduló környékén készült festékek idővel „barna szósszá” válnak, 
ami Munkácsy sötétedő festményeire is utalhat. Munkácsy képeinek állagromlása 
akár 15 éven belül is bekövetkezett.

Ostwald és Csontváry energetizmusa

Ostwald mindamellett, hogy a katalizátorok energiaviszonyainak és egyensúly
állapotainak kutatásáért 1907-ben kémiai Nobel-díjat kapott, filozófusként az 
energetizmus kidolgozója volt.

„Az energetizmus [...] az egész világot az energia különböző megnyilvánulási formáinak 
tekinti. Univerzumunk tulajdonképpen nem más, mint a téridőben mozgó energia. Minden 
jelenség az energia különböző megnyilvánulási formáira vezethető vissza [...]. A pszichikai 
energia teljes egészében képes fizikai energiává alakulni, és a fizikai energia képes pszichi-
kaivá alakulni.” olvashatjuk az Energetizmus Magyarországon című tanulmányában 
(Martinás & Bognár, 2007, p. 187).

Ostwald elméletére válaszul született meg Csontváry Energia és művészet. A kultúr
ember tévedése című szövege, melyet Csontváry 1912. május 19-én olvasott fel 
a Lágymányosi Kelenföldi Polgári Kör nagytermében, melynek helyszínét ő maga 
írta így le röpirata elejére. A szöveget „a jövő nemzedéknek ajánlja a szerző” meg-
jegyzéssel teszi közzé Csontváry 1913-ban a Világ november 20-ai számának 5. 
oldalán.



Energia és művészet�     51

A századfordulón a tudósok két tábora közül Ostwald az energetisták3 élére 
állt az atomistákkal szemben; bár korának egyik legegyénibb hangú, kiváló kuta-
tója volt, idegenkedett a fizika haladó nézeteitől. 1901-ben jelent meg Természet
filozófiai előadások című műve, amelyben az atomizmus ellen szállt síkra. Az energia 
számára olyan alapvető princípium, amely még az anyagnál is alapvetőbb; az energia 
valóságos, mert egyrészt hatást gyakorol és részt vesz a folyamatokban, másrészt 
pedig lehetővé teszi az események tartalmának meghatározását, képviselve az 
állandóságot a jelenségek mozgásában. 

Ostwald erősen szorgalmazta az oktatás megújítását energetista módszerek-
kel, vagyis a fizikai kémia és az energetika elveinek különböző területeken történő 
alkalmazását helyezte előtérbe, egy tudományosan megalapozottabb és hatéko-
nyabb oktatási rendszer kialakítását tűzte ki célul, elősegítve a tanulás holiszti-
kus és tudományosan integrált megközelítését. Úgy vélte, hogy az energia tör-
vényeinek megértése és alkalmazása fokozhatja az oktatási folyamatot, 
hatékonyabbá és a társadalom szükségleteinek megfelelőbbé teheti azt. Elkép-
zelései egy szélesebb mozgalom részei voltak abban az időben, hogy moderni-
zálják az oktatást, és jobban alkalmazhatóvá tegyék a korszak ipari és tudományos 
vívmányaira. Ennek összefoglalása a már említett Die Züchtung des Genies című 
írása, melyre a magyar sajtóban is sorra jöttek reflexiók, például a Huszadik Szá-
zad folyóiratban Hárnik Jenőtől:

„...a fölfedezőket és kutatókat eddig meteoroknak tekintették, melyek váratlanul tűnnek fel, 
egy ideig földöntúli fényben tündökölnek s aztán eltűnnek, hogy befutott útjuk még bizonyos 
időn át világosságot árasszon, [...] a nagy emberek fellépését a véletlen vagy felsőbb hatalmak 
ellenőrizhetetlen ajándéka gyanánt tekintik, amely [...] fölfogással szemben a tudományos 
kutatásoknak az a célja, hogy e tünemény feltételeit kutatva bizonyos szabályszerűséget 
állapítsanak meg.... [...] ő is a zseni és talentum s természetesen az emberek s a többi 
emberek közt levő különbségeket az átöröklésre, az átöröklött sajátságok kvantitatív és 
kvalitatív különbségeire [...] vezeti vissza. Nóvum az ő kutatásaiban az, hogy ez az örök-
lésbeli különbségek biológiai mechanizmusába közelebbről igyekszik behatolni, az ősök 
vérkeveredésbeli viszonyaiban keresve valami magyarázatul szolgáló törvényszerűséget” 
(Hárnik, 1911, p. 25).

A Világ című lapban A Zseni tenyésztése. Oswald terve címmel Vas Béla reflektált 
az elméletre, egy összegző bekezdést idézve német nyelven Ostwald írásából:

3	 Ostwald 1906-tól bölcselettel foglalkozott, és megalkotta az energetizmus filozófiai 
rendszerét, s erre támaszkodva egy monista egyházat alapított. Ostwald filozófiáját egyre 
többen követték. 



52 	  Végvári Zsófia

„Javasolja tehát Magyarországnak, tegye meg a kísérletet. Kiemeli, a nagy tudós, hogy ö 
az általa meghatározott jeleket, amelyek segélyével, meggyőződése szerint, a jövendő géniét 
a maga környezetében nagy biztossággal fel lehet ismerni, szándékosan irta le oly tüzete-
sen s. azt mondja: »[…] Ich hoffe, dass diese Darlegung bei dem aufstrebenden Volke der 
Ungarn den Wunsch erregen wird, diese Möglichkeit in die Wirklichkeit zu übersetzen«” 
(Vas, 1912, p. 36).

A cikkben leírt német szöveg fordítása a következő:

„...Remélem, hogy ez az előadás felkelti a vágyat a törekvő magyarságban, hogy ezt a le-
hetőséget valóra váltsák.”4

Ostwald eredeti szövege így olvasható az „Der energetische Imperativ” című művében 
(Ostwald, 1912, p. 450):

„... Ich hoffe, daß diese Darlegung bei jedem aufstrebenden Volke den regen Wunsch erregen 
wird, diese Möglichkeit in die Wirklichkeit zu übersetzen.” 

Ez magyarul így fordítható le: „...Remélem, hogy ez az érvelés minden fejlődő nem-
zetben élénk vágyat kelt majd arra, hogy ezt a lehetőséget valósággá tegyék.” 

Vas Béla „a fejlődő nemzet”-et („aufstrebenden Volke”) „törekvő magyarság”-ra 
(„aufstrebenden Volke der Ungarn”) változtatta. E véleménycikk a továbbiakban 
ennek a mondatnak magyarázatára épül, így egészen érthető Csontváry A lángész 
okfejtése is, melyet az alábbiakban tárgyalok (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 68).

A lángész 

A zsenik és a művészet kapcsolatáról már Goethe is említést tesz, mert a műalko-
tásnak úgy kell megjelennie, mintha természeti produktum lenne; a zseni a termé-
szet mintájára alkot, s ad szabályt a művészetnek. Erről Paul Bishop így fogalmaz:

„Goethe magát a művészetet nevezi második természetnek; szerinte ahogyan a természet 
törvényei szabályozzák a természet képződményeinek létrejöttét, úgy a zseni szabályai 
szervezik a műalkotás részleteit” (Bishop, 2009, pp. 48–49).

Csontváry olvasta Ostwald Die Züchtung des Genies (Ostwald, 1911) című írását 
és feltehetően Vas Béla kritikáját is, melyekre mindenképpen reagálnia kellett, 

4	 Az idegen nyelvű idézetek a szerző fordításában szerepelnek.



Energia és művészet�     53

akár egy egész nemzet nevében. Első válaszában leszögezi, hogy ő már hat éve 
előállt egy hasonló ötlettel; majd a zseni és a talentum közötti különbséget defi-
niálja. Csontváry minden, Ostwald-szövegre írt reakciójában világossá tette saját 
filozófiáját, melyben igen markánsan jelenik meg az egészséges életmód, neveze-
tesen az alkoholtól, hústól, nikotintól, koffeintől való tartózkodás. 

Az említett írások alapján Csontváry kétséget kizáróan, alaposan ismerte 
Ostwald zsenielméletét, kémiai kutatásait és akár őt magát is.

Csontváry 1913 februárjában írott hosszabb, megfelelően összetett és absztrakt 
eszmefuttatásában, A lángész. Ki lehet és ki nem lehet zseni? című szövegében így 
fogalmaz: 

„Ki nem lehet Zseni? Megjelent a „Világ” című lapban 1911. december hónapban Wil-
helm Ostwald híres német tudós terve »Die Züchtung des Genies« a Zseni tenyésztése, 
egyszersmind felszólítás a nagyhorderejű tervnek feleletére. [...] Tehát, „Die Züchtung 
des Genies” vagyis a Zseni felkarolását, nevelésének istápolását, már 6 évvel előbb a vá-
rosligeti Iparcsarnokban történt első kiállításom alkalmával kezdeményeztem, [...] Mert 
talentum alatt értjük azt a képességi fokot, amely az átlagember képességénél jóval na-
gyobb, használhatósága egy bizonyos X. körre vonatkozik, világító ereje pedig a csillaghoz 
hasonlít. A Zseni ellenben maga a fényes nap, teljes igazsággal, kifogyhatatlan energiával, 
a melyből az egész világ táplálkozhatik. Éppen azért, mert osztatlan energiát feltételez, 
vagyis elpusztíthatatlan – kifogyhatatlan és ezért a Zseni halhatatlan is” (Gerlóczy & 
Németh, 1984, p. 68).

Csontváry a továbbiakban részletesen mutatja be egy zseni jellemzőit: az a zseni, 
akit a sors kiválasztott, különleges adottságokkal rendelkezik, mint például aka-
raterő, lelki műveltség és művészi tehetség. Születése óta tele van szenvedéllyel 
és szeretettel, különleges vonzalmat érez az emberek és a természet iránt. Őszinte 
és igazságszerető, sosem unatkozik, munkáját szeretettel végzi, és mindig a jövőre 
gondol. Képes szakítani a jelen kihívásaival és új utakra indulni. Mindig szívvel- 
lélekkel küzd, új ismeretekre vágyik, és folyton tanul. Nem önző vagy beképzelt, 
hanem kötelességtudó, kitartó és fáradhatatlan. A zseni leírását így folytatja: 

„Az életét az ihletettség és az Isten iránti hűség vezérli. Aki nem feledkezik meg a Teremtőről, 
a világ urát sejti, és a mester sugallatát követi. A zseni türelemmel vár az energiára, és az 
ihletettséget Isten ajándékának tekinti. [...] A zseni számára az ihlet, a szép és a szeretet 
az élet értelmét jelentik” (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 68).

Ezt a zseniális, itt csak részben idézett gondolatot 1915-ben tovább folytatja Ki 
festhet csataképet, és ki nem. Válasz Pekár Gyula írására című cikkében: 



54 	  Végvári Zsófia

„Épp most olvasom az angol lapokban, hogy ott is zsenit keresnek a mi dicsőségünk letörésére 
[...] Én magam a zsenitenyésztés kapcsán a híres Ostwald tanár urat kioktattam, ki lehet, 
és ki nem lehet zseni. Van szerencsém ezt a cikkíró úrnak megfontolásra és elolvasásra 
ajánlani. Budapest, 1915. június 26-án” (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 107).5 

A gondolatok egyezése

Keserü Katalin művészettörténész kiváló tanulmányában a 19. század végi filozófiai 
irányzatokat bemutatva közelíti meg Ostwald filozófiáját. Keserü, aki maga is 
Csontváry-kutató, a festőművész ismertebb elemzői közül egyedüliként állítja 
kontextusba Csontváry művészetét a korabeli filozófiai rendszerekkel. Az alábbi 
sorokat olvasva, mintha nemcsak Wilhelm Ostwaldról, hanem Csontváry Kosztka 
Tivadar filozófiai rendszeréről is írna a szerző:

„A tudományos ismeretekre hivatkozó filozófiák (monizmus, vitalizmus, energeticizmus, 
organicizmus) kiteljesítették a civilizációból történt fizikai és szellemi kivonulások értelmét. 
Az egész természet működését biztosító alapjelenségekkel az egységes univerzum létezését 
bizonyították, egymástól alig megkülönböztethetően. [...] A vitális energiafogalmat pedig, 
mely szerint a valóságot az energia hozza létre, Wilhelm Ostwald (1853–1932) fejtette 
ki. A mindent éltető energia – beleértve a szellemi energiát is – az energeticizmus tétele. 
[...] »a világot szellemi erő hozta létre« anyagként, mely egyúttal életre is keltette ezt, ez 
a természet; a teremtő energia a végtelen szeretet, mely a létezőkben is benne rejlik, s az 
emberben a szív érzelmével azonos; a kettő találkozása misztikus, s mivel az emberélet 
célja a test szellemi erővel lehetséges átvándorlása a Pozitívumba, aszketikus életvitel 
szükséges az emberi és a teremtő érzelem találkozásához. [...] Teóriájának döntő eleme 
volt az energia mint princípium tételezése, melyet – a Wilhelm Ostwald nevéhez fűződő, 
idealista energetizmushoz hasonlóan – anyagtalannak képzelt, a Naptól eredeztetett, és 
legmegfelelőbb megjelenését a művészetben látta. Írásaiban a Nappal és a (fehér, arany 
és vörös) fénnyel foglalkozott. [...] Saját színtanát Napút festészetnek (azaz a központhoz 
vezető út megvalósításának) nevezte” (Keserű, 2013, p. 47).

Csontváry az Ostwald-féle „zseni tenyésztés”-re válaszként, az Energia és művészet 
című írásában 1912-ben összefoglalta az energetista gondolatokat. Mind Ostwald 
atomenergia-problematikáját, mind a legismertebb filozófusok és kutatók névsorát 
megtaláljuk írásában.

5	 Vö. Csontváry Kosztka Tivadar: A lángész című írásával (Gerlóczy & Németh, 1984, pp. 
68), Csontváry reflektál Ostwald írására. 



Energia és művészet�     55

„Nem attomok alkotta világban élünk, nem a vakhallal kísérletezünk, nem a csepkőbarlang 
csepjeit számláljuk, hanem a százezredek fejlődését csodáljuk. [...] Nem mikroszkóppal, 
nagyítóval szálunk a föld mélyére, nem a messzelátóval a hegyre– nap megközelítésére. 
Nem tüzelő anyag a napfokozta meleg, nem ember fantáziája a nap energiája. [...] Voltaire, 
Spencer, Darwin, Laplace, Kant, Schopenhauer, Tolstoj, Nietzsche és a világ valamennyi 
vallás közvetítője nem tudott semmit sem teremteni, nem tudott a kultúrember megnyug-
tatására, a Teremtő megközelítésére, az Isteni igazság földerítésére utat építeni” (Gerlóczy 
& Németh, 1984, p. 62).

Csontváry színelmélete komplex rendszerré vált Ostwald dicséretével. Színfilo-
zófiájához élete végén a teozófia színrendje is csatlakozott, ami magyarázható az 
első világháború okozta kiábrándult életszemléletével is. Csontvárynál a színtan 
elválaszthatatlan a filozófiai irányzatoktól, a rendszerek alkotóinak gondolatait 
is magáévá téve alakította saját nézeteit és színeinek világító fokozatait. 

Két berlini tanár

Visszatérve Csontváry Önéletrajzában említett „két berlini tanárhoz”, próbáljuk 
meg azonosítani őket és kideríteni a császár előtti felolvasás kérdését (Gerlóczy 
& Németh, 1984, p. 62). A kutatásokban több név is felmerülhet, például Lud-
wig Boltzmann6 és Ernst Mach,7 akik Bécsben éltek és leveleztek Ostwalddal. 
Jakobus Hendrikus Van’t Hoff8 személye is felmerült, aki Berlinben tanított, 
és Ostwalddal együtt az MTA tagja volt. Tovább kutatva a korszak berlini 
kötődéssel rendelkező „tanárait”, Doby Géza, akárcsak Csontváry, szintén gyógy-
szerész végzettséggel rendelkezett, vegyészként pedig elnyerte a berlini egyetem 
Kémiai Intézetének ösztöndíját. De Melczer Gusztáv neve is számításba jöhetett, 
aki krisztallográfus volt, Dobsinán született és Iglón végezte tanulmányait, így 
Csontváryval ismerhették is egymást. A fent sorolt kutatókon kívül Buchböck 
Gusztáv9 és Bugarszky István10 is szerepel a lehetséges listán. Buchböck 1896-
ban szerzett bölcsészdoktori oklevelet a Budapesti Tudományegyetemen, 1904-
től általánoskémia-előadásokat tartott, és Göttingenben, Wilhelm Ostwald 
laboratóriumában állami ösztöndíjjal végzett kutatásokat. Bugarszky Istvánt 

  6	 Ludwig Boltzmann (1844–1906) osztrák fizikus, a kinetikai gázelmélet feltalálója.
  7	 Ernst Mach (1838–1916) osztrák fizikus, filozófus. Az Einstein-féle relativitáselmélet 

előfutára. 
  8	 Jakobus Hendrikus Van’st Hoff (1852–1911) holland vegyész, igazolta a gáztörvények 

érvényét az oldatokra. 
  9	 Buchböck Gusztáv (1869–1935) a magyarországi fizikai-kémiai kutatás egyik úttörője.
10	 Bugarszky István (1868–1941), az endoterm galvánelem felfedezője.



56 	  Végvári Zsófia

1899-ben választották meg az MTA levelező tagjává; 1896-ban fél évig dolgozott 
a göttingeni laboratóriumban, 1902-től irányította a budapesti vegytani tanszé-
ket. Ők ketten lehettek azok a berlini tanárok, akik elhívták Wilhelm Ostwal-
dot Csontváry kiállítására a Nagy Iparcsarnokba, viszont Doby és Melczer 
hívhatták fel Ostwald figyelmét Csontváry különleges festészetére és rendhagyó 
anyaghasználatára. 

Csontváry 1912–1913-ban írta meg Önéletrajzát (Gerlóczy & Németh, 1984. 
p. 74), de a kutatások alapján megkérdőjelezhető, hogy kiállítását a „berlini taná-
rok” 1905-ben látták volna. Ez inkább 1912-ben történhetett, mert Ostwald 1912 
májusában járt Budapesten, és a Lloyd dísztermében tartott előadást a Szabadgon-
dolkodás Magyarországi Egyesülete és a Galilei Kör meghívására, itt beszélt 
a tudományról, vallásról, művészetről és ezek viszonyáról, melyről a Budapesti 
Hírlap Ostwald Budapesten című írásban tudósít (Ostwald Budapesten, 1912, pp. 
5–6). 1904 novemberében Ostwald egyértelműen Bécsben volt, s bár 1897-ben 
a Magyar Tudományos Akadémia tagjává választották, akadémiai látogatásairól 
nincs dokumentum. Ha látta is Wilhelm Ostwald Csontváry budapesti kiállítá-
sát, miért érdekelhették a munkái? 

Csontváry anyaghasználata és festői módszere nagy rokonságot mutat az Ost-
wald által ajánlott festői eljárással, azt leszámítva, hogy ő egyfajta kényszerből 
kísérletezte ki különc festészeti eljárását. A későbbiekben visszaigazolást is kap-
hatott Ostwald receptjének ismeretében. Ostwaldot gyerekkora óta érdekelte 
a festészet és a festékkészítés, ő maga is lelkesen festett. Ennek összegzéseként 
értelmezhető a Színelmélet (Ostwald, 1917), melyet a gyakorlatban is hasznosított, 
amikor fiával, Ottóval művészfestékeket kezdett gyártani. 

A császár előtti felolvasás

Egyelőre semmilyen bizonyítékot nem találtam a tekintetben, hogy Wilhelm 
Ostwald tényleg felolvasott volna bármilyen szöveget a császár előtt, de még abban 
sem lehetünk biztosak, hogy Csontváry egy konkrét esetről, vagy a Levelek egy 
festőhöz című kötetről tesz említést. Tovább kutatva abban sem lehethetünk 
biztosak, hogy a számunka egyértelmű, Osztrák–Magyar Monarchia császáráról 
lenne szó Csontváry szövegében. Az említett felolvasás valószínűleg nem Ferenc 
Józsefre vonatkozik, hanem II. Vilmos német császárra. 

Broda így ír Ferenc József tudományhoz való viszonyulásáról: 

„Ferenc József nem érdeklődött különösebben a tudomány iránt, vagy éppenséggel az 
intellektuális tevékenységek iránt sem; kedvenc témái a »katonaság és a vadászat« voltak. 
A császár 1902-ben írt alá egy rendeletet, amely visszahozta Boltzmannt Lipcséből Bécsbe 



Energia és művészet�     57

[...]. Ezenkívül más, tudományos kérdésben nem említhető eszmecsere a tudósok és a császár 
között” (Broda 1981, p. 8). 

Ezzel szemben Broda tanulmányában II. Vilmos „harcos tudománypolitikája” már 
értelmezhető közeget ad egy lehetséges császár előtti felolvasáshoz:

„Minden teljesen másképp volt azonban II. Vilmos esetében. Ő egy terjeszkedő birodalom 
agresszív vezetője volt. Tudta, hogy egy erős Németországnak fejlett tudományra van 
szüksége. Támogatta a tudományos kutatások szervezését, és személyesen is megismerte 
a tudományos vezetőket [...]. A tudósoktól elvárták, hogy magukba szívják és közvetítsék 
a Hohenzollern-típusú nacionalizmust. Például valószínűleg nem volt könnyű megtagadni 
a 93 értelmiségivel történő aláírást, akik 1914-ben egyértelműen a német militarizmus 
mellett kampányoltak. Ostwald, Nernst és Planck is aláírt” (Broda 1981, p. 19).

Az új festéstechnika

Ostwald Malerbriefe (1904) című munkájában újabb adalékot találtunk Csontváry 
idézett sorainak, a „festményeink idővel barna »szósszá« válnak” értelmezésére:

„Általában azt magyarázzák, hogy a nagy flamand és holland művészek régi módszerei, 
akiknek képei még ötszáz év után is élénkek és frissek színűek, elveszett művészetekké 
váltak, és nincs remény jelenleg hasonló eredmények elérésére. [...] az oxidációs folyamat 
nem áll meg, hanem lassan folytatódik, a gyanta elbarnul és egyre jobban csökken a térfo-
gata. Ennek eredményeként minden olajfestmény folyamatos változáson megy keresztül, 
és ez a változás változó sebességgel zajlik, attól függően, hogy a festék milyen pigmenttel és 
olajjal van keverve” (Ostwald, 1904, pp. 100–101).

A Múzeumi Műtárgyvédelem folyóirat 1985. évi 14. számában érdekes kiegészítő 
információ van az Ostwald-féle technikáról, mely egy lépéssel közelebb vitt a Csont-
váry által alkalmazott festészeti módszer meghatározásához. Wilhelm Ostwald 
új festéstechnikája egyfajta áttörést is jelentett a 19. század végi, épületdekorációs 
festés területén, olyannyira, hogy Klimt 1902-es A Beethoven-friz című monu-
mentális falképe már a Wilhelm Ostwald által 1905-ben és 1912-ben könyv for-
májában is népszerűsített „monumentális pasztell” technikájának és hatásának 
felel meg.

„[...] Klimtnek az eredetileg több mint 30 m hosszú és 2.20 m magas Beethoven-frize ma-
radt fenn [...] Klimt nádgyékényrátétes falemezeken teljesen bevakolt falra festett (simára 
dörzsölt mészvakolat, 2 rétegben, 2-3% gipszadalékkal). Erre a vázlatrajzok átviteléhez 



58 	  Végvári Zsófia

szénnel egy 10×10 cm-es négyzethálózatot rakott fel. Továbbá az összes többször ismétlődő 
fejet és kezet a lyukpauza (spolvero) nevű régi technika segítségével papírkartonokról átvitte. 
A festmény maga teljesen matt festés és rajz keveréke. A katalógus a festék kötőanyagául 
a kazeint nevezi meg, továbbá gipszből készült lemezaranyozású domborműfeltétekről, 
fémgyűrűkről, gyöngyről, színes üvegről stb. tesz említést. Klimt 1902-évi festménye 
technikájában és hatásában megfelel már a Wilhelm Ostwald által 1905-ben és 1912-ben 
propagált »monumentális pasztellnek«” (Koller, 1985, p. 247).

Wilhelm Ostwald 1912-ben jelentette meg Monumentales und decoratives Pastell 
(Monumentális és dekoratív pasztell) című írását (Ostwald, 1912), melyben részle-
tesen ismertetett egy új technikát, mely szerinte az olajfestés eljárását hivatott 
felváltani elsősorban nagyfelületű, monumentális, falra készült alkotások készítése 
során. Ostwald arra a következtetésre jutott, hogy az új festéstechnika valójában 
minden szempontból helyettesíthetné az olajfestést. 

A Pesti Hírlap 1909-ben, Uj technika a monumentális festészetben címmel így 
tudósított egy átlagos újságolvasónak Wilhelm Ostwald új pasztellfestési eljárá-
sáról:

 „Ostwald Vilmos német vegyész-tanár, aki számos kitűnő munkájával, de különösen 
a boldogság energia-elméletének fölállításával nagy hírnevet szerzett magának, egy cik-
ket közöl, melyben a monumentális, vagyis a távoli utókor részére épségben fentartani 
szándékolt kiváló műbecsű festészetnek egy teljesen uj technikájáról szól. [...] Ostwald az 
említett káros vegyi folyamat kiküszöbölése céljából megkísérelte művészek segítségével 
a pastell-festésnek egy uj nemét. A pastell-festéket Ostwald úgy állítja elő, hogy a száraz 
por alakban kevert színekhez 1/2–1 százalékos kötőanyagot tartalmazó vizet önt s az igy 
keletkezett tésztaszerű anyagból rudacskákat gyúr. Az ezekkel való dolgozás rendkívül 
gyorsan megy. A vastagon fölhordott festékréteg fixirozása úgy történik, hogy borszeszben 
oldott boraxhoz egynegyed sulyrész két százalékos kasein-oldatot öntünk s az igy nyert 
folyadékkal a festményt megnedvesitjük s azután igen hig formalin-oldattal befujtatjuk. 
Végül az egész képet egy darab szilárd parafinnal ledörgöljük. Ostwald szerint ez a festési 
technika oly rendkívül egyszerű és könnyű, hogy ennek alkalmazása mellett egytized rész-
nyi idő alatt készül el a kép, mint az olajfesték alkalmazásánál. E mellett az uj technika 
szerint készült képek csaknem abszolút tartósságuak” (Uj technika a monumentális 
festészetben, 1909, p. 8).

Ostwald szerint az általa javasolt technika számos előnnyel rendelkezik: gyors, 
olcsó, egyszerű, szállítható, időjárásálló, élénk színeket biztosít, miközben kikü-
szöböli az olajfestés hátrányait, ami lassan szárad, idővel besötétednek vagy meg-
fakulnak színei, kültérre nem alkalmazható. Miután Ostwald az új pasztellalapú 
technikát javasolta a művészeknek, azok általában rövid úton elzárkóztak az 



Energia és művészet�     59

ötlettől, mert megkérdőjelezték az ajánlott pasztellkréta alkalmazását monumen-
tális alkotások kivitelezésére. 

Ostwald Sascha Schneider szobrász-festőművésszel11 dolgozott együtt, hogy 
a receptjét menet közben pontosíthassa. Schneider előzőleg tapasztalta, hogy 
egy nagyobb méretű képnél gyakran kifogy a festék az ecsetből, ami megtöri 
a vonal lendületét, vagy az épp túlzottan beáztatott ecsetből a festék kicsöpög. 
Ennek a problémának megoldását ígérte Ostwald egy olyan médiummal, amely 
soha nem fogy ki és nem csöpög, valamint tizednyi idő alatt be lehet fejezni 
a munkát, mint ha olajfestékkel készült volna, ahogy ezt a fenti cikkből is ki lehet 
olvasni. Ostwald alapgondolata az volt, hogy a festék ne folyadék formában, ecset-
tel legyen felkenve, mint az olajfesték, hanem por alakban, egyfajta kréta formá-
jában, amihez vastagabb, cinkfehérrel készült kompozit, vastagabb alapozást 
ajánlott, ahogy a Monumentales und decoratives Pastell című könyvének első feje-
zetében olvasható (Ostwald, 1912).
 

2. kép. Csontváry Kosztka Tivadar: Önarckép. (1896 körül)12 

Csontváry pár oldallal ezelőtt idézett szavai tökéletesen illenek Ostwald elméle-
téhez, melyet beemelt az Önéletrajzába hivatkozási alapként használva saját 
művészetének magyarázatához: „...itt fehér színek pompáznak, világító színek ragyog-
nak s az évekkel előbb festett vásznak olyanok, mintha tegnap lettek volna festve” 
(Gerlóczy & Németh, 1984, p. 91). 

Csontváry a receptet úgy változtathatta meg, hogy a pasztellmasszát bizonyos 
esetekben nem szárította le, hol enyhén folyós állapotban, akár festőkéssel vitte 
fel a felületre, máskor porkréta alakban, amit ecsettel felvitt kötőanyaggal szilár-

11	 Rudolph Karl Alexander Schneider (1870–1928) német festő és szobrász. 
12	 A festmény, kutatásaim alapján, nem Budapesten, hanem Gácson készülhetett.



60 	  Végvári Zsófia

dított meg. A művek felületén megfigyelhető színes festékcsomók is arra utalnak, 
hogy az Ostwald által is leírt keveréket alkalmazta Csontváry – saját átiratban. 
Megnézve palettás önarcképét, az arc ábrázolásánál finom átmenettel készített, 
pasztelles színharmónia figyelhető meg. Ezt a pasztelles anyaghasználatot támasztja 
alá a Magyar Nemzeti Galéria 1960-as években elvégzett vizsgálata is: 

„Csontváry sokat kísérletezett, írásaiban is fel-felbukkan, hogy foglalkoztatták festéktechni-
kai kérdések is. [...] Általában kétféle alapozást használt. Többször temperával keverte az 
olajfestéket, de a tempera nem tojás és kazein kötésű. Kapos Nándor szerint valószínűleg 
gumiarábikumot is használt kötőanyagul [...] Ennek célja tiszta, olajmentes, pasztellesen 
világító hatás elérése volt” (Gerlóczy & Németh, 1984, p. 159). 

Ostwald receptje szerint cinkfehéret, enyvet és habkövet kell pasztává keverni, 
mely Csontváry alapmasszájának is receptje, ahol a habkő helyett fehéragyagot 
vagy bármilyen más fehér alapanyagot használt, mely lehet krétapor, barit fehér 
vagy ólomfehér. Ehhez a masszához adhatta hozzá a textilgyári színezékeket és 
a 19. század végén ismert, általánosan elterjedt pigmenteket. A blanc fixe, vagyis 
baritfehér festék jelenléte azért bír kiemelt jelentőséggel, mert a vizsgált képeken 
ez a fehér festék eredeti vakító fényében látható, de csak vízalapú közegben őrzi 
meg vakító fehérségét.

Ostwald javaslata szerint, ha a művész rajzolás közben hibázik, vagy más kom-
pozíciót szeretne kialakítani, a nem kívánt krétanyomokat száraz ecsettel vagy 
kefével könnyen eltüntetheti. Ez a megközelítés Csontváry esetében is érvényes 
lehet, azonban műveinél a nedves ronggyal történő visszatörlés is segíthette a hibák 
javítását. A Csontváry-festmények felülete a felvitt és a masszába kevert alapanya-
gok miatt oldhatatlan, a képek ellenállnak savaknak és lúgoknak, mint ahogy azt 
Ostwald is leírta könyvének első fejezeteiben. (Ostwald, 1912)

Összefoglalás

A két művész technikájának részletes elemzése után joggal merül fel bennünk 
a kérdés, hogy Csontváry festészeti elmélete hatott Wilhelm Ostwaldra, vagy 
esetleg Ostwald kísérleti anyaghasználatára hatott Csontváryra? Vajon a 19. szá-
zad végének társadalmi változásai, az energetizmus vagy éppen az életreform-moz-
galmak globális filozófiai hatása érezhető mindkét személy gondolkodásán?

Lehet, hogy egyik kérdésre sem fogjuk megtalálni a választ, azonban az azonos 
évben, 1853-ban született Ostwald és Csontváry is maradandót alkotott. Ha van 
a két ember életművében bármilyen erős találkozási pont, akkor az a különleges 
anyaghasználat és a színelmélet, valamint a filozófiai elhivatottság. 



Energia és művészet�     61

3. kép. Csontváry Zarándoklás a cédrushoz Libanonban (1906)  
című festménye előterének felülete. Csontváry itt már alkalmazhatta  

a „folyékony” pasztellfestéket.

4. kép. Csontváry A taorminai görög színház romjai (1904)  
című festményének részlete, ahol jól látható a plasztikus felület,  

mely a hígabb festék megkötésével, száradásával keletkezett.



62 	  Végvári Zsófia

Magyarországon Csontváry lehetett az első, aki ösztönösen alkalmazta Ostwald 
formálódó festészeti elméletét. A Csontváry-féle különleges, textilipari színezé-
keket is alkalmazó anyaghasználat abból is megszülethetett, hogy Csontváry 
festészeti tanulmányainak kezdetekor a tubusos olajfesték nem volt elérhető, így 
szükséges volt egy alternatív festészeti lehetőségre, melyet a gyógyszerész–vegyész 
végzettségű művész könnyűszerrel kitalálhatott. 

A tényekből kiindulva azonban az a lehetőség sem zárható ki, hogy Ostwald 
éppen Csontváry korábban látott műveinek, vagy Iparcsarnokbéli kiállításának 
hatására írta meg új, festéstechnikai ajánlását, mert bár a két ember konkrét 
találkozásáról nincs ismeretünk, azonban túl sok szállal kapcsolódnak egymás-
hoz a textilszínezési eljárások ismeretén keresztül az energetizmuson át a pozi-
tivizmusig. 

Egy biztos, Csontváry olvasta Ostwald szövegeit, s reflektálva azokra bizonyí-
totta haladó és elhivatott gondolkodásmódját; írott és képi életművével pedig 
beírta magát a magyar művészettörténet legnagyobb alkotóinak sorába.

Irodalom

A »Csontváry« Kosztka-kiállítás. (1905). Az Ujság, 3(251), 10.
Bishop, P. (2009). Analytical Psychology and German Classical Aesthetics: Goethe, Schiller, and 

Jung. Routledge.
Broda, E. (1981). The interaction of Boltzmann with Mach, Ostwald and Planck, and his influ-

ence on Nernst and Einstein. https://inis.iaea.org/collection/NCLCollectionStore/_Pub-
lic/48/103/48103564.pdf 

Gerlóczy, G. & Németh, L. (1984). Csontváry-emlékkönyv. Válogatás Csontváry Kosztka 
Tivadar írásaiból és a Csontváry-irodalomból. Corvina.

 	 A kötetben olvasható, a tanulmányban felhasznált írások Csontvárytól (Gerlóczy Gedeon 
válogatása):

	 Csontváry levele a zseni tenyésztéséről, (1912), 60.
	 Energia és művészet. A kultúrember tévedése. (1912), 62.
	 A lángész. Ki lehet és ki nem lehet zseni? (1913), 68.
	 Csontváry kiadatlan önéletrajza (1912–1913 körül), 74.
	 Ki festhet csataképet (é. n), 107. 
Hárnik, J. (1911). Nagy emberek I. Huszadik Század, 12(1) 16–41. 
Keserü, K. (2013). Conversio a modern képzőművészetben. Teozófus művészet. In Déri B. 

(Szerk.) Conversio (pp. 39–57). ELTE BTK Vallástudományi Központ. https://vallas-
tudomany.elte.hu/sites/default/files/CONVERSIO_teljes.pdf 

Kézdi-Kovács, L. (1905). „Csontváry”. Pesti Hírlap, 27(250), 6.



Energia és művészet�     63

Koller, M. (1985). Klimt 1902-ben készült Beethoven-fríze és a falfestmények restaurálásának 
problémái a 19. században és a 20. század elején. Múzeumi műtárgyvédelem, 14, 247–260.

Lehel, F. (1998). Csontváry. Szellemkép Bt. 
Martinás, K. & Bognár, G. (2007) Az energetizmus Magyarországon. In A természettudo-

mányok, a technika és az orvoslás, és a természetes és épített környezet. Tanulmányok a ter-
mészettudományok, a technika és az orvoslás történetéből Országos Műszaki Múzeum (pp. 
187–189). Műszaki és Természettudományi Egyesületek Szövetsége.

	 https://realeod.mtak.hu/4812/1/Tanulmanyok_2007_33_Matinas_Bognar_Az_ener-
getizmus_Magyarorszagon.pdf 

Ostwald Budapesten. Budapesti Hírlap, 32(107), 5–6.
Ostwald, W. (1904). Malerbriefe. Beiträge zur Theorie und Praxis der Malerei, Verlag von S. 

Hirzel.
Ostwald, W. (1912). Monumentales und decoratives Pastell, Akademische Verlagsgesellschaft, 

Leipzig
Ostwald. W. (1912). Der energetische Imperativ, Akademische Verlagsgesellschaft. 
Ostwald, W. (1917). Der Farbatlas, Verlag Unesma G.m.b.H.
Ostwald, W. (1918). Die Farbenlehre. Verlag Unesma G.m.b.H. https://ia801900.us.archive.

org/20/items/farbenlehrevonwi12ostw/farbenlehrevonwi12ostw.pdf
Ostwald, W. (1969). The color primer; a basic treatise on the color system of Wilhelm Ostwald. 

Van Nostrand Reinhold Co.
Uj Technika a monumentális festészetben. Pesti Hírlap, 31(274), 8.
Vas, B. (1912). A Zseni tenyésztése. Oswald terve. Világ, 3(12), 36–37.

Energy and Art – Tivadar Csontváry Kosztka  
and Wilhelm Ostwald: The Energetists

Keywords

Csontváry, energetism, Ostwald, color theory, positivism

Abstract

Tivadar Csontváry Kosztka’s life and art offer insight into the world of the late 
19th and early 20th centuries. Rudolf Steiner, Wilhelm Ostwald, Isadora Duncan, 
the Urania Scientific Theater, life reform movements, and the Sunday Circle are 
all part of Csontváry’s autonomous written and painted oeuvre. In his complex 
worldview, anthroposophy, positivism, monism, and energism find a place. Csontváry 
could have seen Wilhelm Ostwald as a role model, accepted by both the scientific 
and artistic communities as a polymath. We review Ostwald’s writings and their 
interpretation by Csontváry, reflecting on their supposed or actual encounters. 



64 	  Végvári Zsófia

The story of the ‘reading before the emperor’ is examined, as well as the proposal 
made by the two polymaths for the use of painting materials and their application.

Friedrich Wilhelm Ostwald was a Nobel Prize-winning chemist, self-taught 
but exceptionally knowledgeable painter, prolific philosopher, and the creator of 
a color system still in use today. His presence is indispensable in the history of 
the turn of the century; through his world-renowned scientific, literary, and 
intellectual work, we gain insight into the revolutionary innovations of his time, 
both in science and life reform movements. Ostwald was an energetist and 
a prominent figure of monism in Germany; he advocated for a realistic approach 
to education and promoted colorfast, durable materials in painting.



Pálkuti Anikó

HAMVAS BÉLA  
ÉS AZ ÉLETREFORM-MOZGALMAK

Bevezetés

A tanulmány célja, hogy felvázolja a magyar irodalom magányos cédrusának, 
Hamvas Béla (1897–1968) írónak, filozófusnak, esztétának a kapcsolódását a fin 
de siècle életreform-mozgalmához. Vizsgálódásomat a terjedelmes életműből 
kiválasztott írások alapján motívumok köré rendeztem. Hamvasnak a valláshoz 
fűződő viszonyából kirajzolódik visszatérése az őskeresztény tanokhoz, valamint 
vonzódása a távol-keleti filozófiák iránt. Mint szellemi vezető és poeta sacer sajá-
tos életutat jár be egyén és közösség viszonyában. Érett férfikorában beszél Hérak-
leitosz, Buddha, Lao-ce és Shakespeare nyelvén. Amikor az 1950-es években 
száműzik az irodalmi életből, Hamvas új életmódot választ magának: kertészkedik, 
bort termel, szemlélődik, valamint új földrajzi és lelki élettereket (Bakony, Kőhegy, 
Szentendrén a Bubán-völgy) keres magának. A megváltás, az új szellemiség igénye 
fogalmazódik meg a „Legyünk görögök!” felszólításában. 

A határátlépés, a liminalitás kulcsfogalom a Hamvas-életútban, amelyet a róla 
készült fotók látványosan dokumentálnak: az egyiken önkéntes katonaként feszít 
a Monarchia egyenruhájában, majd a tanári pályára készülve öltönyben áll szülei 
budapesti lakása előtt, később a tiszapalkonyai hőerőmű gyárkéményeivel 
a háttérben, munkaruhában könyvet olvas mint raktáros és gondnok, végül a szent-
endrei kertjében zöldségfélét termeszt a piacra.

Esszéi, az általa teremtett speak easy-k a 20. századi magyar történelmi-tár-
sadalmi körülmények negatív hatásai közepette is életörömről tanúskodnak. 
Remeteként, de nem beteges aszkétaként élt a világzajban, otthonra lelt a termé-
szetben, szellemi termékenysége révén hatalmas életművet hagyott hátra.

Hamvas Béla olyan haladó szellemű 20. századi gondolkodó volt, akinek sike-
rült az emberiség ősi hagyományát és a kereszténységet szerves egységben láttatni 
(Perczel, 1990). Kemény Katalin írónő az isteni titkok nagy beavatottjának és 
beavató mesterének nevezi férjét, aki mások szerint nem misztikus filozófus, nem 
teozófus, hanem poeta sacer (Perczel, 1990; Czakó, 2001). Hamvas a fordításai-
ban hiteles képet adott a kínai, az indiai és az iszlám tanokról, mely nézetek felé 
Nyugaton már ekkor tudományos érdeklődéssel fordultak. Kivonulását a társa-



66 	  Pálkuti Anikó

dalomból jórészt azzal magyarázták, hogy az 1950-es évektől így próbálta elviselni 
az irodalmi életből való mellőzöttségét, kizárását.

A 20. századi értelmezők kevésbé foglalkoztak Hamvasnak a századvéghez 
kapcsolódó életreform-felfogásával, ezért célom e szempontból megismerni és 
bemutatni őt néhány írása alapján. A Paradoxon az igazságtalanságról című 
esszéjében egyértelműen életreformer-gondolatokat vall: 

„A legutóbbi harminc év alatt örvendetes felszabadulást élhettünk át. Ma tavasszal és 
nyáron a tavak és a folyók és a tengerek partjait, az erdőket és a réteket fél-, vagy egészen 
meztelen emberek árasztják el, akik lustálkodnak, napoznak, úszkálnak, játszanak, 
sétálnak, csónakáznak, és közben szemmel láthatóan ragyogóan érzik magukat. […] 
Nőink egyszerre megfiatalodtak, szépségüknek azelőtt oly rövid ideje legalább húsz évvel 
kitolódott. Férfiaink negyven évesen nem eresztenek pocakot. A gyermekek nem félnek az 
erdőtől, az állatoktól, az esőtől, a széltől és a cserebogaraktól” (Hamvas, 2015g, p. 145). 

E sorok arra engednek következtetni, hogy Hamvas maga is egyetértett korának 
életminőséget jobbító reformmozgalmainak üzenetével, mely szerint az ember 
a természet része (Németh, 2020).

Hamvas művészeti tárgyú alkotásaiból válogattam, a tartalomelemzés mellett 
elméleti alapú megközelítést alkalmaztam szakirodalmi források segítségével. 
Nehézséget okozott, hogy kritikai és filológiai feldolgozás hiányában töredékes 
a Hamvas-képünk. Hamvas életművének annyi arca van, ahány olvasója. Kutatása 
a 21. század elején kapott újabb erőre, de minden bizonnyal kevesen olvassák végig 
a terjedelmes szellemi hagyatékot.

A várható eredmény új nézőpontot adhat Hamvas művészetének és filozófiá-
jának értelmezéséhez.

Életreform, reformpedagógia, művészetek

Európában és Amerikában az 1870–1880-as években felgyorsultak a moderni-
zációs folyamatok. Átformálódott a természeti környezet, a hagyományos társa-
dalomszerkezet, az életmód, a magánélet, a gondolkodásmód, a vallásról alkotott 
vélemény. Megváltoztak a munka- és lakásviszonyok, a társas kapcsolatok, a sza-
badidő, az étkezés, a ruhaviselet, a közösségi szokások és a vallásgyakorlás hagyo-
mányos rendje. A reformmozgalmak motívumvilága heterogén: olykor szektaszerű, 
vallásellenes vagy kvázi-vallásos. Az életreform-mozgalmak az 1880–1920-as 
években színesítették az európai kultúrát, a századforduló táján virágkorukat élték 
az Osztrák–Magyar Monarchia területén is. A reformgondolkodók a világegye-
temet felölelő, annak holisztikus összetartozásába vetett világi hitet vallják, amely 



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     67

az egyéni szellem és a mindenség szellemének azonosságát hirdeti. E mozgalmak 
képviselői tiltakoznak a nagyváros lélekölő hatása ellen. Rousseau nyomán vissza
térnek a természethez, felidézik a történelmi múltat, különösen a középkort, 
valamint a nemzeti hagyományokat és a népi kultúrát, hiszen a népnek a termé-
szethez való viszonyát még harmonikusnak ítélik meg. Megjelennek az öngyógyí-
tási módok és kísérletek: a századforduló értelmisége különféle magirányzatokhoz 
csatlakozik: hódol a vegetarianizmus, a természetgyógyászat, a testkultúra elve-
inek. Jelentős szerepet kapnak az ifjúsági és nőmozgalmak, kommunaszerű 
életközösségek alakulnak, kertvárosépítő irányzatok jönnek létre. Ifjúsági és amatőr 
zenei, képzőművészeti, kézműipari, irodalmi, színházi, tánc- és mozdulatművészeti 
reformtörekvések születnek (Németh & Skiera, 2020).

Az élet és a művészetek reformja mozgalom magyar képviselői között tartjuk 
számon többek között Babits Mihályt, Bartók Bélát, Csontváry Kosztka Tivadart, 
Dienes Valériát, Kerényi Károlyt, Kodály Zoltánt, Kós Károlyt, Kosztolányi 
Dezsőt és nem utolsósorban Hamvas Bélát. A felsorolt művészek kivezető utat 
kezdtek keresni a 19–20. század fordulójának modern Európájából, megoldást 
kerestek az elidegenedett ember problematikájára (Bori, 1970). Hamvas Béla 
Baader, Böhme, Nietzsche és Kirkegaard filozófiáján nevelkedve, majd azokon 
túllépve kereste a sötét pontot, az eredendő válságot, és az ezen való felülemelke-
dés lehetőségét. Ez utóbbinak kifejezésmódját megtalálta a superessay-ben, amelyet 
a számonkérhetetlenség, az iskolánkívüliség, azaz a magány, a függetlenség, a szu-
verenitás és az autonómia műfajaként tisztelt. Hamvas az esszét az éberség szel-
lemének és a tizedik múzsának tartotta (Palkovics, é. n.). 

„A speak easy-t tehát a személyesen fokozott felelősségű emberek számára alapítottam, akik 
ezt feketekávé, vagy tea mellett, sűrű dohányzás közben alkalmazzák. Meggyőzési szándé-
kuk nulla, tisztázási szándékuk ehhez képest a forrponton áll.” (Hamvas, 2022, p. 131)

Poeta sacer

Hamvas Béla széleskörű érdeklődésére vall, hogy 1919–1923 között a Pázmány Péter 
Tudományegyetem magyar–német szakos hallgatójaként zeneelméleti előadásokat 
látogatott, alkalmanként pedig az orvostudományi karra is áthallgatott. Az 1930-as 
években az antik görögségeszmény, az 1940-es években a tradicionalista filozófia 
iránt érdeklődött. 1935-ben a klasszika-filológus és vallástörténész Kerényi Károl�-
lyal megalapították a Sziget-kört, majd Sziget néven jelentették meg folyóiratukat. 

„Voltak idők és vannak népek, ahol a vallás, tudomány, filozófia és költészet egy volt és 
ma is egy. Még nem is olyan régen azt tartották, hogy ez az egység a primitív differenciá-



68 	  Pálkuti Anikó

latlanság jele. Ma tudjuk, hogy nem. Milyen szabadság: a költő átléphet a pap területére 
és a gondolkozó a költőére; milyen biztosság: a gondolat ugyanazt jelenti a filozófiában, 
tudományban és versben. […] A vallásos világlátás különbözteti meg a testet, lelket és 
szellemet, érzékit és érzékfölöttit. A vallás a par excellence kettő. És tudjuk, a filozófia 
nem egyéb, mint elsápadt vallás, a tudomány pedig nem egyéb, mint elsápadt filozófia. […] 
Ha egy filozófia magjához érek, minden esetben megtalálom azt, hogy: egy vagy kettő. Ha 
egy, akkor a filozófus tulajdonképpen művész; ilyen művész Hérakleitosz, Lao-ce, Bruno, 
Nietzsche. Ha kettőt találok, az a filozófus tulajdonképpen pap, ilyen pap: Platón, Leibniz, 
Kant.” (Hamvas, 1939, p. 371) 

Dúl Antal (1945–2018) teológus, az író örököse, az életmű ismerője és interpre-
tálója a Kőhegyen című dokumentumfilmben úgy fogalmazott, hogy Hamvas Béla 
ötvözte az archaikus korok tudását és a keleti metafizikák ihletét a tradicionaliz-
mussal, azaz műveinek kiindulópontja a hagyomány, a kereszténység és a művészet. 
Hamvas így veti papírra e gondolatait: 

„Európa igazi európai vonalát, Pál apostolt, Augustinust, Pascalt, Nietzschét, az egzisz-
tenciális és szubjektív konfesszió vonalát össze akartam kötni az abszolút emberi hagyo-
mánnyal, a Védánta-mahájána-tao-Kabbala-orfikával, és az emberi életet véglegesen és 
visszavonhatatlanul meg akartam alapozni” (Hamvas, 2015e, p. 312). 

Perczel (1990) is megerősíti a tanulmányában, hogy Hamvas Bélának sikerült az 
emberiség ősi hagyományát és a kereszténységet szerves egységben láttatnia. Meg-
állapításai szerint Hamvas megalkotja a poeta sacer fogalmát, azét a határlényét, 
aki az emberek között az istenit, az istenek között az emberit jelentette és képvi-
selte. Hamvas az utóbbi kétszáz évet vizsgálva pedig kijelenti, hogy már csak 
a költő őrzi a szent kört, amelyben ötvözi a király uralmát a főúr méltóságával, 
a papi rítussal, a katona harci ösztönével, a bíró igazságtudásával, a tudós ismerés 
szenvedélyével. Perczel (1990) azt is lejegyezte, hogy az írót felesége, Kemény 
Katalin az isteni titkok nagy beavatottjának és mesterének tartotta.

Hamvas a Füstparipán és a Forradalom a művészetben című kötetekkel ideológiai 
támadások középpontjába került, amely 1948 közepére a szellemi életből való kiszo-
rulását eredményezte. Nyugalommal és koncentrált munkával válaszolt a fojtogató 
diktatórikus atmoszférára, nélkülözésre, zaklatottságra, létbizonytalanságra. 

„Az ember mindig egész. A szociális hétköznapokon az életfenntartás, a becsvágy, a siker, 
a szenvedélyek, az ösztönök, a raj-eszmék, a kényszerek, a megalkuvás, az alkalmazkodás 
temperatúrájában ennek az egésznek kibontakoztatására nincs sem mód, sem alkalom. 
De a létezés hevében (alkotás) minden ember olyan egészként viselkedik és gondolkozik és 
ítél és értékel és beszél és cselekszik” (Hamvas, 1950/é. n., pp. 238–239). 



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     69

Hamvast az 50-es években elnémították, B-listázták és kényszernyugdíjazták, 
melynek következtében publikálási és szerkesztési jogait is elveszítette. Hatalmas 
életművet hagyott hátra annak ellenére, hogy Budapest ostroma alatt a lakása és 
az ott őrzött összes írása megsemmisült, mégis a következő gondolatokat fogal-
mazta meg a barátjának, Várkonyi Nándornak írt 1946. október 14-i levelében:

„Tudod, amikor az ostrom után a pincéből ötheti koplalás után feleségemmel kimásztunk, 
lakásom romhalmaz, házról házra járva a februári fagyban mások könyöradományaiból 
éltünk két hónapig és végül aztán sikerül megállapítanom, hogy úgy látszik, egy darabig 
még élni fogok, akkor elhatároztam, hogy mindent újrakezdek. Éspedig elölről. Mindent 
elölről…” (Marafkó, 2007, p. 27).

Életét a későbbiek során is többször kellett újrakezdenie, amelyet nem bánt meg: 

„...nem átkozódom és szidom végzetemet, amiért ilyen korba vetett, mint csaknem min-
denkit, hanem hálás vagyok neki, s egyben századomnak, amiért ennyire megkínzott, 
s így alkalmat adott arra, hogy mindezt átélve elérjek oda, ahol vagyok. [...] Azt hiszem, 
sohasem volt még idő, amikor egészen rövid ötven év alatt csaknem tömény állapotban 
sok ezer esztendő irtózatát át lehetett élni. Ez a mi századunk nagyszerűsége” (Hamvas, 
2022, pp. 22–23).

Hamvast írásainak komolysága, súlyossága, bölcseleti jellege miatt többször érte 
az a kritika, hogy komoran, pesszimistán gondolkodott. Részben cáfolja e kije-
lentést az a reflexió, melyet az Óda a huszadik századhoz című esszéjében tett: 
„Századomnak éppen ezért hálás szívvel köszönetet mondok, mert megtanított a leg-
nagyobb dologra, a derűre” (Hamvas, 2022, p. 23). Démokritosi derűvel és igény-
telenséggel üzeni az utókornak: „Éljetek vidáman és haljatok meg csendesen. Éljetek 
közösségben és egyedül kell meghalnotok” (Hamvas, 2022, p. 24).

1945-ben A bor filozófiáját gyors tempóban veti papírra, ez a speak easy-típusú 
tanulmányainak nyitódarabja, amelyet szabadság, gondtalanság és életöröm jel-
lemez: „Mámoranatómiám fő tétele: minden mámor gyökere a szerelem. A bor folyé-
kony szerelem, a drágakő kikristályosodott szerelem, a nő az élő szerelemlény” (Ham-
vas, 1945/ é. n., p. 243). Rousseau nyomán közel került a természethez: a szőlő 
és a bor szakemberévé vált, miközben két általa kedvelt borfajtával jellemezte 
– némi fehér humorral keverve – filozófiájának lényegét: 

„Már-már döntöttem a szentgyörgyhegyi mellett, de mikor megittam egy pohár badacsonyi 
rizlinget, melléje álltam; aztán esküdtem a badacsonyira, de csak addig, amíg szentgyörgy-
hegyihez nem jutottam. Végül is mi akadályozhat meg abban, hogy görög is legyek, meg 
kínai is?” (Hamvas, 1945/ é. n., p. 254). 



70 	  Pálkuti Anikó

1948 után belső emigrációba vonul, kiköltözik Szentendrére, ahol kertet művel 
és megpróbálnak a feleségével együtt megélni a piacon árult terményekből. 
Az ekkor készült fényképek és írások tanúsága szerint bevált számára ez az öngyó-
gyítási mód. A magyar Hüperion 5. levelében őszintén ír természetközeli élet-
módjáról: 

„Felmegyek a hegyre, könyvvel vagy anélkül, a forrásból vizet hozok, megkapálom a krumplit, 
az epret vagy a szőlőt. Ha valaki nézne, azt mondaná, a világ legszorgalmasabb embere 
vagyok. Pedig játék […] Azt teszem, amihez kedvem van […] Így kapom az életet a maga 
tisztaságában. Ennél többre nem viheti senki. […] Nincs lelkem. Szabad vagyok, nincs 
akarat, cél. Átfúj rajtam a szél, átsüt a fény, átsugárzik a meleg és az erdőillat” (Hamvas, 
1936/ é. n., p. 23). 

A Silentiumban a magány és a böjt áldásos lélektani hatásáról vall: „a silentiumot 
és a böjtöt azért határoztam el, mert egyébként sem könnyű sorsom eddig legnehezebb 
esztendejének értelmét megtaláltam, és most ezzel az értelemmel szembe kívántam 
nézni” (Hamvas, 2006. p. 39).

A Gyümölcsórában bevallja, hogy évekkel ezelőtt az öreg Tolsztoj naplóját 
olvasta, amely megrendítette: „…és az a szenvedély, ahogy ez a nagy vénember, ez 
az öreg szent őrült valamiért küzdött, amiről maga sem tudta, micsoda, eszeveszetten 
küzdött” (Hamvas, 2015d, p. 236). Vajon miért és miben tekintette példaképének 
a Turgenyev által Vadembernek csúfolt orosz realista írót? Valószínűleg egyszerre 
tartotta muzsiknak és grófnak, pravoszláv hívőnek és outsidernek, hagyomány-
tisztelőnek és modernnek, szlavofilnek és vegetáriánus életreformernek, aki a maga 
majd 700 oldalas naplóját 63 éven át írta. 

„Tolsztoj volt az egyetlen jelentékeny ember, aki közel állott Péter apostolhoz, ahhoz az 
evangéliumi hűséghez, amely kétségtelenül ügyefogyott, mint egy szent, mert döntő pilla-
natokban sziklának bizonyult […] Tolsztoj ügyefogyott volt, de az nem számított, mert 
tudta, hogy az emberi lét egyetlen kérdése, milyen erőknek szolgál, és milyen erőket tisztel, 
és milyen erőkhöz hű” (Hamvas, 2008c, p. 210).

Hamvas másik példaképe Bartók volt, „az egyetlen zeneköltő, aki tudta azt, amit 
senki rajta kívül nem tudott: a népzene nem az úgynevezett nép (paraszt) alkotása, 
hanem megszámlálhatatlan évszázadok óta felgyűlt ősi zenei világra való emlékezet, 
amelyet a nép őrzött meg” (Hamvas, 2015b, p. 271).

A sokszor idézett Jázmin és olajban antagonisztikus kapcsolatként jellemzi 
Istenhez való viszonyát: „Moralitás, önfegyelem, tiszta életmód, munka, szellemi 
tájékozódás, lélekjelenlét. Nem vagyok vallásos. De lehetetlen más életpraxisban tisztán 
élni” (Hamvas, 2015f, p. 26).



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     71

Gyakran utal Jakob Böhme német filozófusra, a misztikus keresztény teozó-
fusra. Hamvas és Böhme lelki rokonsága abban rejlik, hogy a lelki üdvösség eléré-
sében a szív belső hite által hisznek: „A kedély egy csepp az üdvözültségből. A kedély 
a lélekben ül, angyal, mindig nő, leány, jázminfehér bőre van és leheletének olajillata” 
(Hamvas, 2015f, p. 25).

1951 és 1964 között raktárosként és fizikai munkásként dolgozott Inotán, 
Tiszapalkonyán, Bokodon. Képzettségének megfelelő értelmiségi állásban nem 
reménykedhetett. Komoran néz velünk szembe, amikor is 1951-ben Tiszapalko-
nyán egy ismeretlen fotós kapta lencsevégre. Szepesi Attila tanulmányában elemzi 
ezt a képet:

„Egy ember ül az ember által összekaszabolt tájban. Komoran néz maga elé. […] Hátul 
egy borzalmas gyártelep látszik. Felül elmetszett kémények sora. Barakkok. Lehetne bör-
tön is, munkatábor. Szögesdrót ugyan nem látszik a képen, de annak is ott kell lennie túl 
a bokorsoron, mely a tavat karéjozza. Az sem kétséges, hogy a tó vize halott víz. Fekete 
lé, melyben nincsen élet. Szurok és benzin a tetején. Gépolaj szivárványszínű lepedéke. 
A környező földeket pedig elborítja a rozsdapor. Infernális táj” (Szepesi, 1999). 

Hamvas nem tekintette veszteségnek a száműzetést. Élete utolsó húsz évének 
termése csak halála után jelenhetett meg. E művekben vall a nevezetes névtelenség, 
a brahmani szellemiség, a szellemi uralom és a dicsőség elérésének mikéntjéről:

„Túl sokat olvastam Laotsét, Hérakleitost, Rabelais-t, Böhmét, Shakespeare-t, Dosztojev
szkijt, Nietzschét. Túl sokat láttam kínai tuss-rajzokat, Velazquezt, Brueghelt, Cézanne-t, 
Picassót. Túl sokat hallgattam Bachot, Beethovent, Stravinskijt, Bartókot. És végül a szí-
vemben mindig keresztény voltam, ami azt jelenti, hogy csalhatatlan érzékem volt az iránt, 
mi a komédia és mi a valódi. Ahhoz pedig, hogy a diktátor komédiázik, számomra legalább, 
nem fért kétség. Ez a gyanú sok-sok millió emberben élt, de nem merték bevallani, még ma 
sem merik” (Hamvas, 2022, p. 37).

A Patmosz kötetben eljut a végső igazsághoz: 

„A meghittség utolsó állomása az ágy. A paradicsomból ez maradt. Az ember a földről 
kiüldözte önmagát, de ez a kis hely még a kuckóban, ahová elbújhat egy cseppet aranykorá-
ból élni, ha kint zúg is a motor, a szomszédban vinnyog a rádió… A világ rúpaloka, mint 
a hinduk mondják, a hely, ahol a dolgok vannak. De ha az ember a házba lép, rögtön tudja, 
hogy az ott lakók az aranykorral milyen viszonyban állnak” (Hamvas, 2008a, p. 168).

„Az idill a tiszta lét életrendje; mindegy, hogy milyen tudás őrzi, a tao, vagy a kereszténység. 
Az idilli embert nem szabad összetéveszteni azzal a kedélyes (gemütlich) lénnyel, aki ugyan 



72 	  Pálkuti Anikó

szintén nem szeret sietni, a túltevékenységtől óvakodik, a rosszkedvet nem viseli el, inkább 
üldögél, diskurál, barátságos, nevetgél és iszogat. E gemütlich-lénynek azonban többnyire 
pocakja van. A gemütlich az idilli ember karikatúrája. […] Az idill a létről való ősképünk; 
mindenkiben kész a szándék, hogy az alapállást felvegye.” (Hamvas, 2008b, p. 12)

Kerényi, Hamvas és a Sziget

A Sziget a magyar szellemtörténet elfelejtett folyóirata, műhely a Nyugat mellett, 
amelynek 1935–1939 között mindösszesen három száma jelent meg és alig egy 
tucat embert érintett (Szántó, 2007, p. 18). Maga a Sziget elnevezés Nietzsche 
javaslatára utal, amelyet az ókortudós Rhodénak vetett fel 1870-ben egy bölcs 
férfiakból álló kolónia, egy új Görög Akadémia megalapítására vonatkozóan, amely 
egy „idillikus szigeten” kapott volna helyet. A nemzetközi hírű klasszika-filológus, 
Kerényi Károly jegyzi a lapot, valamint alapítói és munkatársai között ott találjuk 
Szerb Antalt, Németh Lászlót vagy a kevésbé neves filozófiatörténész Kövendi 
Dénest és a szellemtörténész Prohászka Lajost. A rövid életű szellemi vállalko-
zásnak annál nagyobb volt a visszhangja: „Legyünk görögök!” – adta ki a jelszót 
Németh László. 

„A Sziget tehát elsősorban a tudomány és művészet egzisztenciális viszonyának átgondolását 
tűzte maga elé, de emellett volt egy sajátos interdiszciplináris jellege is. Ókortudós, iroda-
lomtudós, filozófus, egyiptológus, filológus, fordító, író és költő együtt vett részt a munkában. 
A szerzők egymás előtt olvasták fel esszéiket és saját esszében reagáltak rá, vagy behozták 
a körbe egyik legutóbbi tudományos munkájukat, s átdolgozták” (Bircsák, 2008, p. 6). 

Bircsák Anikó a tanulmányában azt is leírja, hogy Kerényi Károly a sziget alatt 
olyan helyet, együttlétet ért, amikor valahol, egy jól körülhatárolható helyen és 
mindenképpen többen együtt lehet gondolkodni és alkotni. Ezen a ponton kap-
csolódnak össze Kerényinek és Hamvasnak a tájról alkotott gondolatai. 

„Amikor a magyar a Bakony szót hallja, nem Nyugat-Magyarországon, a Balaton ta-
vával párhuzamosan húzódó, körülbelül százötven kilométeres erdős hegyláncra gondol. 
A hegységek általában földrajzi helynevek, a Bakony nem az. A Bakony a magyar számára 
elsősorban mítosz. […] Ez a magyar dzsungel, ahová csak azok rejtőznek el, akik a világgal 
nem tudnak megegyezni” (Hamvas, 2015a, p. 275).

„Kerényi Károly, született Temesváron 1897-ben, meghalt Zürichben, 1973-ban” – ez 
az alcíme Szilágyi Jánosa György tanulmányának, amely a Beszélő 1998. áprilisi 
számában jelent meg. A szerző, aki maga is Kerényi Károly és Alföldi András 



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     73

tanítványa volt, ókorkutató és művészettörténész, egy 15 évvel azelőtti, kevesek 
által olvasott halálhírről számol be tehát, amely az esemény idején nem keltett 
feltűnést, mert ezt így akarta a hivatalos művelődéspolitika. Szilágyi professzor 
a tanulmányában visszaemlékezik arra az 1953-ban történt beszélgetésre, mely 
közte és Alexits György (matematikus, államtitkár, a tisztogatási és szovjet típusú 
átalakítási munkálatok egyik végrehajtója) között zajlott.

„Elmondtam, hogy Kerényi és Alföldi külföldre kényszerítése kiheverhetetlen csapást je-
lentett, és érthetetlennek tartom, hogy két feddhetetlenül antifasiszta és világszerte ismert 
tudóst nem engedtek katedrához jutni, miközben középszerű és korábban többé-kevésbé 
legalábbis kétértelmű politikai magatartású tudósok (nevek nem kerültek szóba) kaptak 
tanszékeket” (Szilágyi, 1998, p. 100). 

Az államtitkár annyit talált válaszolni, hogy a többiek a kezükben voltak, de Keré-
nyivel és Alföldivel nem bírtak volna (Szilágyi, 1998, p. 100).

1941-ben az Asconában az 1933 óta évente megrendezett Eranos-konferenciára 
Jung vezette be Kerényit, aki itt tartotta meg Mitológia és gnózis címmel nagy 
sikerű előadását. Szilágyi Jánosa György szerint mesterének ez volt az emigráció 
felé tett első lépése, amelyet haláláig a Lago Maggiore partján, félig-meddig már 
Itáliában töltött.

Magányos cédrusok

Hamvas Béla 22 éves, amikor Csontváry Kosztka Tivadar 1919. június 20-án 
meghal. Ebben az évben költözik át szüleivel Pozsonyból Budapestre, és lesz a fia-
talemberből egyetemi hallgató, aki csak néhány évtizeddel később teremt párhu-
zamot a festő és önmaga között.

Szőcs Géza Az öt géniusz című kötet előszavában azt írja, hogy Hamvas Béla 
a magyar irodalomnak, a magyar szellemtörténetnek magányos cédrusa, bár nem 
annyira magányos, társtalan és meg nem értett, mint Csontváry, de a saját korában 
reménytelenül idegen lángelme (Hamvas, 2015).

Hamvas számos írásában csatlakozik a számára rokonlélek és a teozófia iránt 
érdeklődő festőhöz. Csontváry többek között maga is hódolt az életreform-moz-
galom több irányzatának, a vegetarianizmus mellett kedvelte a századforduló 
újkeletű mozdulatművészetét. Csontváry minden bizonnyal ihletet merített 
múzsájának, Isadora Duncannek a különleges táncából akkor, amikor a Magányos 
cédrust festette. A fakorona alsó része a törzs jobb oldalán hattyút formáz, meg-
jelenít egy balett-táncosnőt. Duncant szabad szellemű, emancipált nőnek tartot-
ták, aki gondolkodásával és életvitelével megelőzte korát, valamint megújította 



74 	  Pálkuti Anikó

a táncművészetet. A klasszikus balett hagyományaival szakítva ókori görög min-
tára, természetes mozdulatokkal, mezítláb, görög tógára emlékeztető ruha
darabban táncolt. 

Hamvas lelki közösséget érzett Csontváryval, aki önarcképfestés gyanánt 
cédrusokat festett, hogy a szabadság fájával fejezze ki a művészmagányt: 

„Csontváry meg akarta festeni ezt a meg nem ismételhető és minden mástól különböző 
individualitást teljes dicsőségében, és nem önarcképet festett a Libanon csúcsán. Mint ahogy 
Van Gogh sem önarcképet festett, hanem szalmaszéket. Az arckép csak konfesszió lett 
volna. Csak regény. Ez itt vízió. Látomás, amely a személyiség egyetlenségének apoteózisa 
az emberfölöttiben” (Hamvas, 2015c, p. 157). 

Hamvas ugyanitt az esszé mottóját Wordsworthtől kölcsönzi: „There’s a tree of 
many, one”, azaz „fa áll itt, egy a sok közül.” Érdemes megjegyezni, hogy Csontváry 
három, egy ciklusba tartozó cédrusképet alkotott: a Zarándoklás a cédrusokhoz 
Libanonban (1907), Egy cédrusfa Libanonból (1907, közismertebb nevén Magányos 
cédrus) és Az Élet Fája (1906–1907) című festményeket. Végvári (2020) észrevé-
tele alapján a cédrusok egységbe foglalják az emberiség történetét, melyek így az 
egyén személyes életútján, fejlődésén túl a közösségek és a társadalom szerepét, 
ezek jövőbeni fontosságát is elemzik. Hamvas A Panaszfal bejáratánál Jeruzsálem-
ben (1904) című Csontváry-műhöz is hozzászól, melyről megállapítja, hogy az 
a legtökéletesebben ábrázolja a magyarság helyzetét a lelki szegénység állapotában 
(Hamvas & Kemény, 1947).

Hamvas Béla segédmunkási-raktárosi száműzetése alatt vetette papírra a Pat-
mosz kötet esszéit 1958 és 1964 között. E kötetben szerepel Hamvas Csontváry-
ról szóló írása is. A sziget mint toposz ismét megjelenik életében. Patmosz görög 
sziget az Égei-tengerben, János evangélistát ide száműzték, ahol egy barlangban 
élt, és vetette papírra a Jelenések könyvének látomásait. 

Összegzés

Hamvas Béla élete, művészete és filozófiája szorosan kapcsolódik a fin de siècle 
életreform-mozgalmához panteista szemlélete, holisztikus felfogása, görög-
ség-kultusza, keleti tanok iránti vonzódása, természetszeretete, a kertben vég-
zett kétkezi munkája és nem utolsósorban az egész életét meghatározó szellemi 
léte, ébersége révén. 

„Az éberség realizálása technikai eljárás” – írja az Eksztázisban. „Az eksztázis annyit 
jelent, mint kívül lenni. […] Az élet magasabb körében tulajdonképpen mindig eksztatikus, 



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     75

vagyis mámor, s művészi alkotás, a gondolkodás, a műalkotás átélése, az olvasás, a tanulás, 
a szerelem, a gyönyörködés, a tánc, a zene, az utazás, az ima.”1 

Életművének feldolgozása korszakonként más-más okokból ütközött nehézségekbe. 
Bori Imre már 1970-ben megfogalmazta, hogy az utóbbi negyedszázadban egyet-
len cikk sem jelent meg Hamvasról. Valóban több évtized kimaradt 1970 előtt és 
után is:

„Nyilvánvalóan nem Hamvas Béla rehabilitásáról van szó, hanem arról, hogy ami életmű-
vében (korai elhallgatásából eredő csonkasága ellenére) kísérték, azt nem lehet némaság-
ban hagyni. Annál inkább nem, mert az elmúlt évtized során a magyar szellemi életben 
megfigyelhető volt a jóvátételre való őszinte szándék, a negyvenes évek második felének 
türelmetlensége okozta sebek gyógyításának igénye” (Bori, 1970, p. 582).

Hamvast elemezni, összegezni továbbra is nagy vállalkozás. Thiel Katalin véle-
ménye szerint Hamvas érzékenyen reagált a modern lét válságjelenségeire, a politika 
eseményeire, számos írásában tért ki a totalitarizmus problematikájára. Mindezt 
azonban több okból sem könnyű bemutatni. Egyrészt azért, mert véleményét 
gyakran ágyazta látszólag egymástól távol eső témákba, másrészt azért, mert „az 
esszéisztikus köntösben megjelenő konfesszionális jellegű vélekedéseit szétszórtan lehet 
megtalálni az életműben” (Thiel, 2018, p. 2).

A szakirodalmi gyűjtés alapján megállapíthatjuk, hogy 2000 után már többen 
publikáltak Hamvasról, 2020 óta pedig igazán fellendült a hagyaték feltárása, 
értelmezése. Céljaink közé tartozik, hogy további kapcsolódási pontokat keressünk 
a Szentendrén kutatható Hamvas-hagyaték és az életreform-mozgalmak recep-
ciója között.

Irodalom

Bircsák, A. (2008). A Sziget és a Nyugat. A Sziget mint műhely [Konferencia előadás]. https://
epika.web.elte.hu/doktor/BircsakAniko.pdf 

Bori, I. (1970). Hamvas Béla. http://adattar.vmmi.org/cikkek/9831/hid_1970_06_02_bori.
pdf 

Czakó, G. (2001). Szótárkönyv. Hamvas szótár. Boldog Salamon Kör. https://mek.oszk.
hu/04000/04082/04082.pdf 

Dúl, A. (2009). Éthosz anthropo daimon. Krízis és karnevál. Hamvas Béla emlékezete. Nap 
Kiadó. 

1	 Hamvas, B. (1960). Eksztázis. https://hamvasbela.hu/olvasmany-hamvas-bela-eksztazis 



76 	  Pálkuti Anikó

Hamvas, B. (1936/é. n.). A magyar Hüperion. In A magyar Hüperión I. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (1939). Poetica methaphysica. Esztétikai Szemle, 5. https://mtda.hu/ADATTAR/

doktar/h_dok/hamvas_bela_poetica_metaphysica.pdf 
Hamvas, B. (1945/é. n.). A bor filozófiája. In A magyar Hüperión II. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (1950/é. n.). Mágia szútra. In Tabula smaragdina (1947–1950) – Mágia szútra 

(1950). Medio Kiadó.
Hamvas, B. (1960). Eksztázis. https://hamvasbela.hu/olvasmany-hamvas-bela-eksztazis 
Hamvas, B. (2006). Silentium. Titkos jegyzőkönyv. Unicornis. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (2008a). Az ágy. In Patmosz I. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (2008b). Patmosz. In Patmosz II. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (2008c). Levél V. J.-hez. In Patmosz III. Medio Kiadó.
Hamvas, B. (2015a). Bakony. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar Közlöny Lap- 

és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015b). Bartók. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar Közlöny Lap- 

és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015c). Csontváry nagy cédrusa. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar 

Közlöny Lap- és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015d). Gyümölcsóra. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar Közlöny 

Lap- és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015e). Interwiew. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar Közlöny 

Lap- és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015f). Jázmin és olaj. In Öt géniusz – esszék. Válogatott esszék. Magyar Közlöny 

Lap- és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2015g). Paradoxon az igazságtalanságról. In Öt géniusz – esszék. Válogatott 

esszék. Magyar Közlöny Lap- és Könyvkiadó. 
Hamvas, B. (2022). Óda a huszadik századhoz. In Speak easy. Medio Kiadó. 
Hamvas, B. & Kemény, K. (1947). Forradalom a művészetben. Absztrakció és szürrealizmus 

Magyarországon. Pannónia Könyvek. 
Harcsa B. (Rendező). (2011) A Kőhegyen – Hamvas Béla szellemében (Találkozás Dúl Antal-

lal) [Dokumentumfilm]. Tisza Mozi Kft. https://www.youtube.com/watch?v=4rIE-
c7O5Vrs

Marafkó, L. (2007). Remete a világzajban. Hamvas Béla istenfogalmának megidézései. 
Budapest, 2007(30), 27–28.

Németh, A. (2020). A magyar életreform és a művészetek – nemzetközi recepció és nemzeti 
sajátságok. In Kempf K., Vincze B. & Németh A. (Szerk.), Az életreform és a művészetek 
(pp. 37–60). Műcsarnok, Magyarországi Reformpedagógiai Egyesület.

Németh, A. & Skiera, E. (Szerk.). (2018). Rejtett történetek. Az életreform múltja és jelene. 
Műcsarnok.

Palkovics, T. (Szerk.). (2016). A valóságban felébredni. Hamvas Béla. Medio Kiadó.



Hamvas Béla és az életreform-mozgalmak�     77

Palkovics, T. (é. n.). Távlat és autonómia. https://hamvasbela.hu/palkovics-tibor-tavlat-es-au-
tonomia

Perczel, I. (1990). Hagyomány, kereszténység és gnószticizmus. BUKSZ. Budapesti Könyv-
szemle. 

Szántó, F. I. (2007). A hüperióni hang. Hamvas Béla és a Sziget-mozgalom. Kortárs Kiadó.
Szepesi, A. (1999). Kettős portré Hamvas Béláról https://terebess.hu/keletkultinfo/hamvas-

bela2.html 
Szilágyi, J. Gy. (1998). Egy halálhír. Beszélő. 3(4–6). 
Thiel, K. (2018). Krízis és katarzis. Hamvas Béla válságértelmezése. http://docplayer.

hu/20189089-1994-360-1-hamvas-bela-oda-a-xx-szazadhoz-in-hamvas-bela-muvei-a-
tovabbiakban-hbm-7-szentendre-medio.html 

Végvári, Zs. (2020). Csontváry Kosztka Tivadar dekódolt múzsája. Az életreform és a művé-
szetek Kempf K., Vincze B. & Németh A. (Szerk.), Az életreform és a művészetek (pp. 
157–183). Műcsarnok. Magyarországi Reformpedagógiai Egyesület. 

Béla Hamvas and the Life Reform Movements

Keywords

Béla Hamvas, life reform, arts, philosophy, poeta sacer 

Abstract 

The study aims to outline the connection of the lonely cedar of Hungarian 
literature, Béla Hamvas (1897–1968), writer, philosopher, and aesthete, with the 
life reform movement of the fin de siècle. I have structured my investigation 
around motifs based on selected writings from his extensive oeuvre. Hamvas’ 
relationship with religion reveals his return to early Christian doctrines and his 
fascination with the philosophies of the Far East. As a spiritual leader and poeta 
sacer, he has followed a unique path in his relationship between the individual 
and the community. He speaks the language of Heraclitus, Buddha, Lao Tzu 
and Shakespeare in his mature manhood, and, in the 1950s he was excluded from 
the literary scene. Hamvas discovers a new way of life: gardening, winegrowing, 
vegetable growing, contemplation, and new geographical and spiritual experiences 
(Bakony, Kőhegy, Bubán Valley). The need for redemption, for a new spirituality, 
is expressed in the call “Let us be Greeks”.

The crossing of borders, liminality, is a key concept in the life of Hamvas, 
which is spectacularly documented in his photographs: in one of them he is 
a volunteer soldier in the uniform of the Monarchy, then, preparing for a teaching 
career, he stands in a suit in front of his parents’ Budapest apartment, later, with 
the chimneys of the Tiszapalkonya thermal power plant in the background, he 



78 	  Pálkuti Anikó

reads books in his uniform as a storekeeper and janitor, and finally, in his garden 
in Szentendre, he grows vegetables for the market.
His essays, the speak-easy he created, testify to his joie de vivre even in the negative 
effects of the 20th century Hungarian historical and social circumstances. As 
a hermit, but not as a sickly ascetic, he lived in the noise of the world, found 
a home in nature, and left behind a vast oeuvre through his intellectual 
productivity.



Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

PROTESTÁNS HITTÉRÍTŐK 
NYOMDOKAIN INDIÁBAN? 

Hermann Hesse távol-keleti utazása

Bevezető

Jelen tanulmány a 19–20. század fordulóján kezdődő, majd a 20. század közepéig 
virágzó életreform-mozgalmak témáját vizsgáló, komplex kutatáshoz kapcsolódik 
(Németh & Vincze, 2017; Boreczky & Vincze, 2018; Németh & Skiera, 2018; 
Kempf, Németh & Vincze, 2020). Az összetett társadalmi és kulturális változá-
sok sokszínű komponensei között szerepet kaptak többek között a távol-keleti 
hatások, melyek Európa-szerte és hazánkban is jól beazonosítható nyomokat 
hagytak az életreform-mozgalmak legfőbb irányzataiban és számos ismert személy 
munkásságában (Kelényi, 2014; Földiné & Komár, 2017). A keleti eszmék be
áramlása és találkozása a protestantizmussal külön színteret adott a korszakban 
felerősödő identitásválság feloldását célzó kiútkeresésnek. A kor kiemelkedő, nagy 
hatású, életreformernek tekinthető gondolkodói és művészei között találjuk 
Hermann Hessét is, akinek irodalmi műveiben direkt és indirekt módon is fel-
bukkantak ezen hatások. Az alábbiakban ennek a jelenségnek a hátterét és körül-
ményeit vizsgáljuk az író életútjának, belső útkeresésének jellemzői kapcsán. Művei 
közül elsősorban a legközvetlenebbül kapcsolódó alkotását, a Sziddhártha című 
regényt hívtuk segítségül.

A századfordulós identitásválság jelensége 
és a távol-keleti hatások

A 19. század második felében világszerte felerősödő identitásválság mögött össze-
tett politikai, társadalmi, gazdasági, szociális és egyéb tényezők húzódtak. A mai 
napig érezhető a kolonizáció – gazdasági, társadalmi, oktatáspolitikai szempont-
ból egyaránt – romboló hatása, de a gyarmatosítás pozitív hozadéka volt például 
az orientalisztika tudományág fejlődése, illetve, hogy elindult a kultúrák és a val-
lások közötti párbeszéd. Ez utóbbi folyamat első, nagy horderejű, nemzetközi 
példája az 1893 szeptemberében Chicagóban megrendezésre került Világvallások 
Parlamentje, ahol hindu szvámik, muszlim imámok, buddhista szerzetesek, szik-



80 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

hek, zoroasztriánusok, bahá’i hívők, teozófusok is képviseltették magukat, ami 
új paradigmák felfedezésének nyitott lehetőséget a keresztény dogmatizmustól 
eltávolodott, vallásos értelemben talajt vesztett gondolkodók számára.

A korszak változásainak egyike a nemzetállamokban zajló függetlenedési 
törekvések megindulása volt, amely a külső szabadság kivívása mellett, a belső 
szabadság visszanyerésére, identitás keresésére, az emberi lét értelmének újragon-
dolására és szofisztikus öndefiniálásra ösztönözte az embereket. A függetlenség 
és a (nemzet-) közösség vágya egyidejűleg volt jelen a 19. században. A német 
nemzetállam egységét elsősorban „vérrel és vassal” sikerült megvalósítani. Az 1871-
ben Versailles-ban kikiáltott Német Császárság, a központi hatalom irányítása 
alatt nem az áhított egyenlőséget, hanem a társadalmi különbségeket és a távol-
ságot növelte az emberek között. Mindeközben az iparosodás és a technika fejlő-
dése folyamatosan elidegenítette a modern kor emberét a természettől. A nagy-
városi élet Európa-szerte az elmagányosodás érzését eredményezte. 

A külső-belső megújulásra törekvés, a paradicsomi állapotba való visszavágyó-
dás, a természetközeliség, az egyszerűségre törekvés és a transzcendenssel való 
közvetlen lelki kapcsolódás igénye jellemezte az útkeresőket. Életvitelükben, 
ruházkodási és táplálkozási szokásaikban (vegetáriánus, antialkoholista), a lakó-
környezetük kialakításában (építészet, lakberendezés), a művészeti alkotásaikban, 
és nem utolsósorban személyes vallásos/spirituális gyakorlatukban egyaránt meg-
mutatkoztak ezen motívumok. A válságból való kiútkeresés, a földi paradicsom 
megtalálása egyéni és intézményesült formákban jellemzően az értelmiségi réteg 
programja volt világszerte. Az életreform hajnalán számos híres szerző reagált az 
urbanizáció, az iparosodás, és a fokozódó militarizálódás jelenségeire, köztük 
Ralph Waldo Emerson, William Morris, Henry David Thoreau, John Ruskin, 
Lev Tolsztoj és sokan mások (Németh & Skiera, 2018, pp. 23–26).

A fin de siècle időszakában különösen népszerűek voltak az úgynevezett har-
madik utas törekvések, amelyeknek később az életreformnak (Lebensreform, Life 
reform) keresztelt mozgalom adott intézményesült keretet. Már a korai szakaszban, 
az 1880-as évektől különös népszerűségre tett szert a protestantizmus válságára 
ébredő és megújulását kereső, Arthur Schopenhauer (1788–1860), valamint Fried
rich Nietzsche (1844–1900) társadalomkritikai szemlélete a „megfertőzött” 
Németországban. Az olyan ikonikus művek, mint Schopenhauer A világ mint 
akarat és képzet (1819, 1843, 1859), Nietzsche Im-ígyen szóla Zarathustra (1883) 
vagy Max Weber A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme (1905), valamint az 
1880-as évektől egyre nagyobb nemzetközi népszerűségnek örvendő Teozófiai 
Társaság kiadványai és a német orientalizmus kibontakozása hatott a változó 
társadalmi értékrendre, a keresztény dogmatizmus és az antikvitás normáinak 
megítélésére. Mindez szélesre tárta a nyugati világ kapuit a keleti felfogás és lét-
szemlélet előtt (Marchand, 2001). 



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     81

A századfordulót követően, az első világháború időszakában, a külső bizton-
ság elvesztése, a háború borzalmai is kikényszerítették a kulturális fejlődés meg-
merevedésének és a nyugati civilizáció hanyatló jellegének felismerését. Ekkoriban 
jelent meg Oswald Spengler A Nyugat alkonya (1918) című könyve is, amelyben 
a szerző egy visszafordíthatatlanul pusztulásba tartó civilizációt vizionált.

A teozófia „egyetemes testvériség” (Universal Brotherhood) eszméje vagy 
Mahátma Gandhi pacifizmusa kapaszkodót jelentett a fejlett civilizáció „hajó
törötteinek”. Természetesen a háborús kataklizma közepette sok művészt és írót 
foglalkoztatott a világbéke kérdése. Jónéhányuknak időszakosan reményt adhatott 
valamely keleti eszmerendszer, köztük a hinduizmus, a buddhizmus, a taoizmus. 
Romain Rolland (1866–1944) irodalmi Nobel-díjas írót, Hermann Hesse barát-
ját is megérintette a hindu filozófiában gyökerező erőszakmentesség gondolata. 
Rolland 1919-től levelezett a nemzetközi hírnevű indiai életreformer művésszel, 
Rabindranáth Tagoréval, majd 1924-ben könyvet írt Mahátma Gandhiról, akivel 
szintén személyes leveleket váltott, később lehetőségük volt személyesen is talál-
kozniuk. Hesse nem véletlenül ajánlja éppen Rollandnak 1919-ben a Sziddhártha 
című mű első részét az alábbi szavakkal: 

„Kedves, nagyon tisztelt Romain Rolland! 1914 óta, amikor a szellemi élet hirtelen bekö-
vetkezett légszomja egyszerre számomra is érezhetővé vált, és mi szemben levő partokról 
kezünket átnyújtottuk egymásnak, ugyanazokba a nemzetek fölötti szükségszerűségekbe 
vetett hittel, azóta készültem, hogy szeretetem jelét s ugyanakkor erőm próbáját átnyújtsam 
Önnek s hogy bepillantást engedjek gondolataim világába. Fogadja szívesen még befejezetlen 
hindu regém első részének ajánlását” (Hesse, 1992, p. 34).

Általánosságban elmondható, hogy a német polgárságnak az 1800-as évek köze-
pétől a második világháborúig több hullámban felbukkanó, eltérő külső-belső 
krízistípusokkal és identitásválsággal kellett megküzdeniük. Makroszinten leg-
alább három nagy korszakot lehet kiemelni: 1870–1900, 1900–1918, 1919–1949. 
Mikroszinten az egyes kríziskorszakokhoz hozzájönnek még az egyéni életutak 
személyes magánéleti válságidőszakai is (válás, családi tragédiák, betegségek, 
kiégés stb.), de az ilyen részletességű elemzés jóval meghaladja a jelen tanulmány 
kereteit még Hermann Hesse életútja tekintetében is. Az alapmintázatokból 
mindenesetre könnyen észrevehető, hogy az elbizonytalanodás, a csalódottság, 
a kétségbeesés és néha pusztán a misztikum iránti vágyódás sodorta új utak felé 
az embereket (Tábori, 1914).

Hermann Hesse családjában sokan világlátott és művelt háttérrel rendelkez-
tek, elsősorban a külmissziós tevékenység révén. A Távol-Keletről visszatérve 
közvetlenül tapasztalhatták meg maguk is a modern kapitalizmus ellentmondá-
sait, a keresztény értékrend visszaszorulását, és a születőben lévő iparvárosok 



82 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

minden nyűgét (Svájcban és Németországban). Az eredendően protestáns család 
történetéből látható, hogy sehol sem találták igazán helyüket (számos alkalommal 
költöztek). Az „igazi otthon” keresése Hermann Hesse életében visszatérő motí-
vum lett (Baumann, 2002; Mileck, 2003), hol a nagyvárosban – Baselben és Bern-
ben –, hol a vidéki kertvárosi létben – Gaienhofenben és Montagnolában – kereste 
a boldogságot, miközben gondolatban gyakran a messzi Távol-Kelet vidékein 
barangolt, ahogyan sok más, kortárs közéleti személyiség tette.1

Az alapvetően zsidó–keresztény kultúrájú Németországban nietzschei érte-
lemben a 19. század végén a társadalom egyes rétegei számára „Isten halott” (’Gott 
ist tot’). Az első „mezítlábas próféták” között felbukkant Carl Wilhelm Diefenbach 
(1851–1913), valamint a szintén német származású Hugo Höppener (1868–1948) 
alakja. Az előbbihez 1897-ben csatlakozott Gusto Gräser (1879–1958) is, akinek 
a követői által létrehozott – az életreform szempontjából kultikus – központ, 
a svájci Monte Verità a 20. század hajnalán Hermann Hesse életére is közvetlen 
hatást gyakorolt. A csodálatos természeti környezetben létrejött közösségi tér, az 
egykori vegetáriánus és antialkoholista életmódot támogató szanatórium, valamint 
a kis elvonuló lakok épületei ma is látogathatók. Számos ismert személy, többek 
között az időszakosan depresszióval és alkoholproblémákkal küzdő Hermann 
Hesse is több alkalommal tett látogatást itt, hogy visszataláljon önmagához és 
a természethez. Monte Verità mindmáig őrzi a keleti kultúrából beszűrődő hatá-
sok emlékét a könyvtárban porosodó buddhista könyvekben és az egyik szoba 
falán sorakozó tibeti thangkákban (buddhista szakrális tekercsképek), valamint 
a csodálatos harmóniát árasztó zen teakertjében, ahol valóban ma is úgy érezheti 
magát az ember, mintha a béke szigetére tévedt volna, ahol megállt az idő és meg-
szűnt a nagyvárosi lét veszett forgatagának nyűgje. Gräser és Hesse alakján túl, 
az életreform szempontjából olyan jelentős személyek tettek itt látogatást és élvez-
hették a hely áldásos, gyógyító energiáját a századfordulót követően, mint C. G. 
Jung, Rudolf Steiner, Max Weber, Franz Hartmann, Mary Wigman, és Lábán 
Rudolf (Green, 1986, pp. 119–155).

Monte Verità példáján túl, a századforduló táján Németországban is sorra 
jöttek létre a „megmentő szigetek” (természetgyógyászati központok, a kertvárosi 
kisközösségek, művésztelepek) ahol a városi lét sivársága, a helytelen életvitel, az 
egészségtelen táplálkozás, vagy éppen az alkoholmámor okozta testi és lelki 
problémák megoldására kerestek gyógyírt. A mentális betegségek kezelésére ez 
idő tájt már nem csupán a szanatóriumok régi terápiás módszerei, hanem a hip-
nózis, vagy a jungi pszichoanalízis is rendelkezésre állt. A régi és az új megoldások 
közötti különbséget maga Hesse is megtapasztalhatta. Gyermekkorában elme
gyógyintézetben és egyházi fiúnevelő intézetben is tartózkodott az öngyilkossági 

1	 Lásd: C. G. Jung, Thomas Mann és mások.



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     83

kísérletét követően (Decker, 2018, p. 429) és talán ennek köszönhető, hogy felnőtt 
korában tudatosan fordult az életreformhoz kapcsolódó szelídebb, természetes 
módszerek felé.

A modernizáció, a nyugati civilizáció hanyatlása, a háború borzalmai, valamint 
a környezeti hatások nyomán fellépő testi és mentális betegségek egyaránt új utak 
keresésére sarkallták, külső és belső utazásokra motiválták a nyugati értelmiséget, 
ahogyan azt Hesse életén és munkásságán keresztül is felfedezhetjük. A Demian 
című regénye a jungi pszichoanalitikus terápiás tapasztalataihoz, a Sziddhártha 
pedig a megismert távol-keleti tanításokhoz, keleti utazásához és a saját, meditá-
ciós élményeihez köthető. A pusztai farkasban az öndefiniálás elementáris vágya 
érhető tetten, a Gräser-féle életreform-kommuna élményvilágának nyomán. 
Az üveggyöngyjátékot pedig már Ázsia más szellemi kincsei, a taoista és konfu
ciánus életszemlélet hatotta át, az egyéni életútkeresés kapcsán (Tekel, 2006).

Hesse ifjúkori élményeinek szerepe  
a Távol-Kelet vonatkozásában

Hesse korában a vallásos, spirituális utazások feltételeit könnyítette a brit gyar-
matbirodalom uralmának kiterjedése és megerősödése, a vasúti hálózat és a gőz-
hajózás fejlődése. Nagyobb tömegek számára lettek elérhetőek az ázsiai országok. 
Az ismeretterjesztő könyvekből, úti naplókból és a keresztény hittérítők elbeszé-
léseiből megismert mesés Kelet egyértelműen megmozgatta a nyugati emberek 
fantáziáját és sokakat indított útnak. 

Hesse életében a gyermekkori élmények, a családi és környezeti hatások jelen-
tősen befolyásolták és szinte kijelölték későbbi útkeresésének és munkásságának 
meghatározó állomásait, ezért érdemes kiemelt figyelmet szentelnünk életrajzának 
néhány részletére. Megjegyzendő tény, hogy magyar és idegen nyelven számos 
internetes forrás, nyomtatásban megjelent könyv ellentmondásosan, vagy hiányo-
san szerepeltet, esetleg pontatlanul jelenít meg olyan életrajzi adatokat, amelyek 
a távol-keleti hatások szempontjából érdekesek. Jelen munka címválasztásában 
„Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában?”, egyrészről kérdőjellel kívántuk sejtetni 
az egyik köztudatba épült tévedést, hiszen fizikai értelemben Hesse soha nem járt 
Indiában (Hesse, 1996, p. 586), annak ellenére, hogy több írásából is úgy tűnik, 
mintha ez megtörtént volna. Ilyenek például a Feljegyzések egy indiai utazásról (Aus 
Indien. Aufzeichnungen von einer indischen Reise, 1913) és a Megemlékezés Indiáról 
(Remembrance of India, 1916). A címben rejlő másik rejtett üzenet, hogy noha 
Hesse szülei és nagyszülei protestáns hittérítőként ismerték meg Indiát, az író 
nem a kereszténység terjesztése okán, hanem a keleti eszmeiség közvetlen megis-
merése végett utazik oda.



84 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

Az alábbi tanulmányban nem célunk a pontos életrajz rekonstruálása. A nem-
zetközi szakirodalomra, valamint az író saját önéletrajzi elemeket tartalmazó 
irodalmi műveire hagyatkozva teszünk megállapításokat Hessének a Kelethez 
való kapcsolódására vonatkoztatva, azokhoz hasonlóan, akik ugyanezen módszert 
követték korábban (Baumann, 2002; Choné, 2009; Kumari, 2020; Kumar, 2022). 
Az író életéről egyébként Samuel Fischer könyvkiadó kérésére 1927-ben, Hugo 
Ball írta az első biográfiát Hesse 50. születésnapjára (Ball, 2002, p. 243), amit 
számos további életrajz rekonstrukciós próbálkozása követett (Ziolkowski, 1965; 
Freedman, 1978; Mileck, 1978; Zeller, 2005). Az érzékelhető sokféleségen túl, 
a biográfiákból, monográfiákból és az olyan önéletrajzi írásokból, mint a Piduru-
talagala (1911), a Remebrance of India (1916), a Childhood of the Magician (1923), 
vagy az About Grandfather (1952) az is kirajzolódni látszik, hogy a valóság és 
a képzelet között nehéz volt és ma is nehéz objektíven meghúzni a határvonalat.2

A Németországban született, világhírnévre szert tett Nobel-díjas író, Hermann 
Hesse (1877–1962) egy keresztény, pietista misszionárius családból származott, 
akik elutasították az egyház felsőbbrendű hatalmát, valamint a dogmatizmust és 
ennek ellenpontozásaként a vakbuzgóság helyett, belülről fakadó, gyakorlatias, 
saját belátáson alapuló erényes életvitelt folytattak. Anyai nagyapja, Hermann 
Gündert (1814–1892) egyházi könyvkiadót vezetett Calw Publishing House néven, 
ahol misszionárius könyveket adtak ki, mely könyvkiadó vezetését később Hesse 
édesapja vette át 1893-ban.3

Ebben a megújulásra és közvetlen spirituális tapasztalásra ösztönző vallásos 
családi környezetben a gyermek Hesse nyughatatlan lázadóként mindent ki akart 
próbálni, a saját bőrén megtapasztalni. A visszaemlékezések szerint szülei és 
tanítói nehezen bírtak vele, tinédzserként bentlakásos egyházi iskolába küldték. 
Számításaik nem váltak be, mert a szigorú körülményektől még vadabb lett és 
elszökött. Később kiutasították a tanintézményből, amit a társaira gyakorolt rossz 
hatással indokoltak. Depressziós periódusában 1892-ben öngyilkossági kísérletet 
fontolgatott, ami után egy időre elmegyógyintézetbe küldték, ahol a terápia része-
ként közösségi munkát végzett. Középiskolás éveiben egyik iskolából a másikba 
került, s többek között teológiai tanulmányokat is folytatott egy evangélikus isko-
lában. A beilleszkedéssel járó nehézsége, a tekintélyelvűség teljes elutasítását ered-
ményezte a tinédzser Hessénél. Kora gyermekkori identitásválságát fokozhatta 
az a körülmény, amikor családja Svájcból visszaköltözött Stuttgart mellé, ahol 
a francia ajkú nagymama és anyuka, az India iránt rajongó, orientalista tudós 

2	 Az önéletrajzi írásokat 1972-ben adták ki New Yorkban angol nyelven. Autobiographical 
writings by Hesse, Hermann, 1877–1962. Farrar, Straus and Giroux.

3	 „Nach Gunderts Tod übernahm 1893 sein Schwiegersohn, Johannes Hesse, die Leitung 
des Calwer Verlagsvereins.” (https://www.calwer-stiftung.com/geschichte-der-calwer-ver-
lag-stiftung.365828.202264.htm)



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     85

nagypapa és a balti származású apuka – vagyis valójában az egész család – kilógott 
a sorból a sváb kispolgári környezetben. Ezzel párhuzamosan növekedett benne 
a belső szabadság iránti vágy és 1890-ben – tizenhárom évesen – eldöntötte, hogy 
író lesz (Hesse, 1972, pp. 54–60, Life Story Briefly Told). Művei később világhírűek 
lettek, és 1946-ban irodalmi Nobel-díjjal tüntették ki. 

A távol-keleti hatások szempontjából talán a legerőteljesebb és legfontosabb 
életrajzi vonatkozású elem, hogy Hesse szülei maguk is éltek Indiában, mielőtt 
még megismerkedtek volna egymással, így mindketten közvetlen élményekkel 
rendelkeztek a távoli kultúráról. Édesapja, Johannes Hesse (1847–1916) hittérí-
tőként utazott Indiába 1869-ben, ahonnan 1873-ban betegség miatt tért haza, 
majd a következő évben ismerte meg leendő feleségét. Édesanyja, a francia–svájci 
származású, akkor már kétgyermekes özvegyasszony, Marie Gündert (1842–1902), 
Indiában született, maga is misszionárius szülőktől származott. Európába csak 
15 évesen tért vissza, de 1865-től első férjével ismét Indiába költözött és Hydera-
badban élt, ahonnan egyik gyermeke, majd férje elvesztése után 1870-ben ismét 
visszautazott Németországba. Johannes Hessét 1874-ben ismerte meg, akivel 
további 3 közös gyermekük született. Hermann szülei és nagyszülei tehát aktív 
vallásos missziót folytattak, s bár mindvégig a keresztény felsőbbrendűség tuda-
tában tekintettek Indiára, vitathatatlanul mély nyomokat hagyott lelkületükben. 
Ez a hatás műveikben is megőrződött. Mivel a szülők és a nagypapa is előszeretettel 
meséltek a gyerekeknek az indiai élményeikről, így a Kelet varázslatos hangulata 
beleszövődött a hétköznapokba. Hermann Hesse élénk fantáziáját megragadták 
a történetek és később nagyapja hatalmas könyvtárában olvasta el a világirodalmi 
remekművek között az Indiát bemutató köteteket (Hesse, 1972. pp. 27–30, Child-
hood of the Magician).

A tinédzserkori megpróbáltatásokat követően a családjára jellemző vallásos 
ügybuzgóság ellenszenvet váltott ki az ifjú Hessében. Képmutatásnak élte meg 
ezt, és elhatározta, hogy nem fogad el többé iránymutatást, inkább saját maga 
fedezi fel a belső, spirituális életet. Egy teológiára is szakosodott könyvesboltban 
dolgozott 1895-től Tübingenben,4 ahol szabadidejében Goethe és Schiller, vala-
mint Nietzsche műveit olvasta. Egykori tanárának, Ernst Kapffnak írt Nirvána 
című levelében már buddhista érdeklődése fogyatkozni látszott, majd India iránti 
érdeklődését 1904 körül Schopenhauer és a teozófiával való megismerkedése újítja 
meg. Schopenhauer, aki a legnagyobb elragadtatás hangján szólt az ind filozófiá-
ról, az Upanisadokról azt tartotta, hogy „csaknem emberfeletti koncepciók” (idézi 
Schmidt, 2004, p. 53). Hesse maga is elolvasta a Bhagavad-gítát és az Upanisadokat, 
melyeknek hatására az Isten önmagunkban való keresésének motívuma későbbi 
regényeinek központi cselekményévé vált. Felfedezte magának Karl Eugen Neu-

4	 Előfordult, hogy napi 12 órában.



86 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

mannn páli nyelvről fordított buddhista szövegeit is. Ez idő tájt a német, főként 
protestáns tudósoknál, misszionáriusoknál már divatos jelenség volt, hogy pár-
huzamot véltek felfedezni a théraváda iskola szentirataiból megismert Buddha 
tanítása és a saját vallásuk között. Az egyén és a társadalom szintjén láthatólag 
szükségessé vált a tantételek újra definiálása és a vallásos szimbólumok raciona-
lizálása (Bond, 1992, p. 34).

Hesse szellemi útkeresése, vagyis „belső utazása”

Az 1900-as évek elején találkozott Gusto Gräser követőivel, akik éppen a Monte 
Verità felé tartottak. A kommuna tagjai között – akik felkeltették Hesse rokon-
szenvét – vegetáriánusok, pacifisták, anarchisták, kommunisták, tolsztojánusok 
és európai buddhisták egyaránt megtalálhatóak voltak (Mileck, 2003, p. 131; 
Földiné & Komár, 2020b). Hesse maga is rövid látogatást tett Monte Veritàn, 
ahol Gräser társaságában ekkor ismerte meg közvetlenül a német Teozófiai Tár-
saságot és olvasta el Franz Hartmann Bhagavad-gítá (1892) fordítását. Monte 
Verità szellemisége és Gräser életmódja egyfajta kiutat jelentett számára abból az 
értékválságból, amelyet magában tapasztalt. A tanokkal való intellektuális ismer-
kedés után 1907-ben a természetpróféta Gräserhez csatlakozott, és egyfajta önma-
gába vezető utazás részeként, egy Ascona közelében lévő sziklabarlangba vonult 
el Arcegnóban. Néhány napi ott-tartózkodása alatt böjtölt, meztelenül sétált az 
erdőben, majd lebetegedett (Mileck, 1978, p. 45). Később a vadonban élő remete 
alakja regényei visszatérő alakjává vált. Ugyanabban az évben, a Die Neue Rund-
schau magazinban megjelent rövid írása (Legende vom indischen König, 1907) már 
arról tanúskodott, hogy alaposan ismerte a hindu átman (lélek) és Brahman (Isten) 
fogalmakat, valamint gyakorlati jártassággal bírt a meditációban. Nem sokkal 
később, feltehetően szintén Gräser közvetítésével fordult a figyelme a kínai 
taoizmus felé. Richard Wilhelm, evangélikus teológus, aki 25 évig élt protestáns 
hittérítőként Kínában, 1910-ben jelentette meg a Tao Te King (Út és Erény könyve) 
német fordítását, amit Gräser is tanulmányozott, valamint jegyzeteket és kom-
mentárt készített hozzá.

Miközben Hesse megtapasztalta az európai értékrend kiüresedését, az első 
házassága is válságba került ekkortájt. A kettős nyomás alól kiutat kereső író 
1911-ben hátrahagyva családját felkerekedett, hogy megvalósítsa gyermekkori 
álmát és négyhónapnyi „indiai” utazást tett barátjával, Hans Sturzenegger (1875–
1943) festővel,5 mely élményeit a műveiben keltette életre. Ahogy 1932-ben a Nap-
keleti utazás című elbeszélésében fogalmazott: 

5	 Élete végéig ápolta barátságát Sturzeneggerrel.



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     87

„… a mi célunk nemcsak a Napkelet volt, helyesebben szólva: az, amit mi Napkeletnek 
hívtunk, nemcsak egy országot vagy valamilyen földrajzi helyet jelentett, sokkal inkább 
a lélek hazáját és ifjúságát, azt, ami ott van mindenütt és nincsen sehol, azt, ahol a külön-
böző korok és idők mind eggyé olvadnak” (Hesse, 1998, p. 14).

Valójában nem Indiába, hanem Hátsó-Indiába utaztak Genovából hajóval, a brit 
és holland gyarmati területekre. Olyan, az indiai kultúra által befolyásolt helyeken 
jártak, mint Malajzia, Szingapúr, Borneó és Szumátra szigetei, majd visszafelé 
Ceylonra (Srí Lanka) látogattak el. 

Ezen helyszínek közül számunkra Srí Lanka érdemel kiemelt figyelmet, mert 
ott valóban a protestáns hittérítők nyomdokain járt Hesse. Olyan nyomokkal 
találkozott, amelyek lelki-szellemi értelemben megütközésre késztették. Az ország 
különleges történelmi példája lett annak, hogy hogyan veszítette el majdnem 
teljesen egy nép a hagyományait, az identitását, az elsősorban buddhista szelle-
miségű vallásos kultúráját a kolonizáció és az ezzel együtt érkező erőteljes keresz-
tény missziós hatások következtében (Bond, 1992, p. 3).

A modernizációval együtt járó kizsákmányolás, a gazdaság, a politika, az okta-
tás és a vallási átszervezés a 19. század második felében több ázsiai országban 
rákényszerítette a buddhistákat, hogy újraértelmezzék hagyományukat. Bond 
egy teljes fejezetet szánt könyvében a Srí Lanka-i buddhizmus megújulása korai 
szakaszának és az úgynevezett protestáns buddhizmus jelenségének. A kifejezés 
maga is kettős üzenetet hordoz, hiszen a helyiek, a protestáns minta alapján pró-
bálták újradefiniálni és újjászervezni saját vallásukat, miközben Buddha követői
ként határozottan protestáltak a keresztény uralommal szemben (Bond, 1992, 
pp. 45–75). Jóllehet, a ceyloni nemzeti függetlenségi mozgalmak története a közép-
korig nyúlik vissza, de a 19. század végi folyamatokat tekintik a legjelentősebb 
fordulópontnak a protestantizmussal vívott csaták tekintetében, amelynek nem-
zetközileg legismertebb alakja egy théraváda szerzetes, Anagárika Dharmapála 
(1864–1933)6 volt.

A reformok, vagyis a hagyományos értékek visszaállítására tett kísérlet sikere 
Ceylonon elsősorban a vidéki, világi buddhista társadalmi réteg összefogásának, 
valamint a Helena Blavatsky és Henry Olcott által 1875-ben alapított – a keleti 
filozófiákat és a buddhista tanításokat is magába integráló – Teozófiai Társaságnak 
volt köszönhető, akik szellemi és anyagi támogatást nyújtottak. Nagy létszámú, 
nyilvános hitviták zajlottak Baddégama, Varágoda és Pánadurá városokban, ahol 
a buddhista szerzetesek filozófiai érvelésükkel sikeresen legyőzték a keresztény 
misszionáriusokat. Olcott ezredes számos alkalommal tért vissza Ceylonra és 

6	 Dharmapála, aki az erőszakmentes szingaléz buddhista nacionalizmus szószólója lett, 
később Amerikában és Európában is terjesztette a buddhista tanokat. 



88 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

a pedagógiatörténet nemzetközi vonatkozása kapcsán említendő, hogy több mint 
300 buddhista iskola létrejöttében segédkezett.

Hesse tehát a gyarmati sebeket még magán viselő, éppen csak újraéledő budd-
hizmussal találkozhatott Ceylonon és az egyéb ázsiai helyszíneken 1911-ben. 
Az egzotikus környezet, a változatos vadvilág és az emberek közvetlensége cso-
dálattal töltötték el. Életrajza alapján tudható, hogy a kínai kultúra már korábban 
felkeltette érdeklődését, de utazásai során a kínai buddhizmusról szerzett tapasz-
talatokról egyáltalán nem tett említést, a Ceylonon megismert théraváda buddhista 
irányzattal kapcsolatban pedig az 1913-ban megjelent útinaplójában egyenesen 
a kiábrándultságának adott hangot: 

„Teljesen világos, hogy a Kelet tudása nem segíthet rajtunk, hiába is utazunk Indiába vagy 
Kínába, és nem lelünk menedéket az intézményesült egyházak vallásgyakorlataiban sem. 
Az is eléggé egyértelmű, hogy a megváltás és kultúránk fennmaradása csak úgy lehetséges, 
ha visszaszerezzük az élet szépsége feletti spirituális uralmat” (idézi Baumann, 2002, p. 3).

Lenyűgözte a hétköznapi, egyszerű emberek vallásos meggyőződése és életszere-
tete, amely szerinte a Nyugat polgáraiból addigra már kiveszett. A feltételezett 
szellemi, lelki, vallásos inspiráció nem az elvárásait követték, de kétségtelenül mély 
nyomokat hagytak irodalmi munkásságában. Ázsiai tapasztalatai után úgy vélte, 
az európai ember nem tudja átvenni a keleti gondolkodást, ehelyett meg kell talál-
nia a saját szellemi útját (Hesse, 1913).

„Az imádott Kelet és a beteg, szenvedő Nyugat közötti különbség számomra többé már 
nem volt fontos. Már nem akartam magamra erőltetni a Kelet bölcsességét és vallásosságát. 
Megértettem, hogy Lao-ce ezer mai csodálója kevesebbet tud a Tao-ról, mint Goethe, aki 
soha nem találkozott ezzel a kifejezéssel.” (idézi Baumann, 2002, p. 5)

Amikor pedig Ceylon legmagasabb hegyét megmászta, újabb megértésre tett szert:

„Már régóta elvesztettük a Paradicsomot. Remélve, hogy az újat megleljük és felépítjük, 
nem az Egyenlítő mentén vagy a meleg Keleti tengereknél találjuk meg. Az bennünk, az 
északi kultúránkban rejlik” (Hesse, 1972, p. 71, Pidurutalagala).

Az ázsiai élmények eltérő lenyomatokat eredményeztek az értelmiségi körökben. 
Hesse kortársai közül Hermann von Keyserling (1980–1946) német filozófus, 
szintén 1911-ben indult világkörüli útra, melyről az 1919-ben megjelent írásában, 
az Egy filozófus útinaplójá-ban (Reisetagebuch eines Philosophen) számolt be. 
Keyserling a világháború után a platonikus és buddhista bölcsességre alapozva 
Darmstadtban megnyitotta a Bölcsesség iskoláját (Schule der Weisheit), Paul Dahlke 



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     89

(1865–1928) orvos, homeopata pedig ceyloni utazásainak hatására 1924-ben egy 
théraváda buddhista központot (Das Buddhistische Haus) nyitott Berlin mellett 
(Marchand, 2001, p. 472).

A távol-keleti utazását követően, megoldatlan családi konfliktusok közepette 
1912-ben Hesse Bern városába költözött. A környezetváltozás nem oldotta meg 
házasságának válságát (erről 1914-ben vall a Rosshalde című novellájában). 
A klasszikus, keresztényi értelemben vett felsőbb isteni hatalomba vetett hitét 
a világháború borzalmai végleg megrendítették, és tovább ösztönözték az emberi 
lét céljának értelmezésére, a transzcendencia újrafelfedezésére a művészeteken, 
különösen az irodalmon keresztül. Az egyéni tragédiák sorát növelte, hogy 1916-
ban, a háború szörnyűségei közepette Hesse elveszítette édesapját, a kisfia súlyo-
san megbetegedett, majd feleségénél egy mentális betegség, a skizofrénia első 
tünetei mutatkoztak. Mindeközben Gräser profetikus alakját elemzéseiben dol-
gozta fel, és 1917 októberében három hét alatt írta meg a Demian (1919) című 
regényét, amelyben barátjának állított emléket, és egyben saját belső útkeresését 
dokumentálta: „Minden ember élete kísérlet, hogy eljusson önmagához” (Hesse, 1994, 
p. 8). Jung archetípustana is befolyással bírt Hesse fenti művére: barátja, Gräser 
személyét a jungi pszichológia segítségével elemezte benne.

A háborús trauma, a családi tragédiák terhe nyomán az író 1919-ben ideg
összeomlást kapott, ezért felkereste Josef Lang doktort, Carl Gustav Jung (1875–
1961) közvetlen tanítványát, hogy pszichoterápiával segítsen rajta (Decker, 2018, 
p. 726). Ez idő tájt olvasta az egyre nagyobb nemzetközi hírnévnek örvendő Jung-
nak a tudattalanról szóló munkáit. Ezt követően ismét meglátogatta barátját, 
Gusto Gräsert, akit atyjaként szeretett, mesterének tekintett, de Gräser maga is 
bajban volt ekkor, mert megtagadta a katonai szolgálatot, és csak annak köszön-
hetően nem végezték ki, hogy őrültnek tettette magát. Hesse, aki korábban önként 
jelentkezett a frontra (ahol csak a hátországban szolgált), ebben az időszakban 
már állást foglalt a háború ellen (Hesse, 1972, p. 65, Life Story Briefly Told; Dec-
ker, 2018, pp. 306–308).

Mindezek után látott neki 1919-ben a Sziddhártha című regény megírásának. 
Munkája közben folyamatosan tartotta a kapcsolatot Lang doktorral, akivel össze-
barátkoztak. Hat hónapon át járt kezelésekre Junghoz is személyesen, de 1921-ben 
inkább visszatért Lang doktorhoz, amikor pedig jobban érezte magát, felhagyott 
a pszichoterápiás kezelésekkel. A készülő regény főhősének karaktere és a szere-
peltetett események egyértelműen Hesse emlékeit, személyes belső vívódásait és 
mindennapi élettapasztalatait ötvözték. A hosszasan, közel három évig készülő 
regényébe egyaránt beleszőtte az általa nagyra tartott hindu, buddhista, taoista 
és protestáns eszmeiséget. Az ebben az időszakban készített más munkáit is elősze-
retettel építette hangsúlyosan az indiai és kínai filozófiákból kölcsönvett para-
doxonokra (Wilde, 1999, p. 87).



90 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

1920-ban megállapította, hogy noha gyerekkorától fogva India bűvöletében 
élt, eddig valami elkerülte a figyelmét. Nagyapja elbeszéléseiből egy mesés ország 
képe jelent meg előtte, majd később igyekezett India szent iratai közül a hindu és 
buddhista, a vallásos és filozófiai műveket megérteni. Eddigre azonban, mivel 
figyelme a hindu istenek felé fordult, úgy találta, hogy a buddhista megközelítés 
valamiféle indiai reformáció csupán, mely a bálványok tisztelete helyett a tiszta 
tudásra helyezte a hangsúlyt (Ziolkowski, 1965, pp. 149–150).

A Sziddhártha regény második része nehezen készült el, mert az elvonultság-
tól, a belső meditatív tapasztalatoktól sokáig azt várta, hogy valóban bekövetkez-
zen a „megvilágosodás”. Mindeközben egy 1921-ben, Romain Rollandhoz írt 
levelében kifejtette, hogy megmaradt protestánsnak, és Buddha racionális tanítása 
az általa ismert puritán egyszerűségre emlékezteti. Mégis, mind a protestáns, 
mind a buddhista egyházak által felkínált szellemi útról egyaránt azt tartotta, 
neki egyik sem megfelelő (Hesse, 1978, p. 108).

Ebben az időben már egyre kevésbé vonzotta a külvilág forgataga és tudatosan 
igyekezett befelé fordulni. Visszavonultan, bezárkózva dolgozott, ismerősei sze-
rint éppen úgy, akár egy buddhista remete. Romain Rolland 1922-ben így mutatta 
be Hessét barátjának, Kalidas Nag indiai történésznek írt levelében, aki a luganói 
békekonferenciára utazott:

„Találkozni fog Hermann Hesse barátommal, az egyik legjobb német költővel és regényíróval, 
aki behatóan ismeri az ázsiai filozófiát, aki beutazta Indiát és a Távol-Keletet, és szent 
életet él egy kis faluban, Lugano szomszédságában, Montagnolában. Tájékoztattam őt 
az Ön érkezéséről: biztos vagyok benne, hogy nagyon örül majd, ha megismerheti Önt” 
(idézi Kumar, 1956, p. 30).

Hesse 1922-ben végül befejezte a Sziddhárthát. Művét fejlődésregényként (Bil-
dungsroman) tartják számon, melyben a saját útkeresését, belső átalakulását 
belekódolta a történetbe. A keresztény szellemiség dogmatizmusát, etikai, erköl-
csi rendjét szinte provokatív módon próbára tevő regényben, a főhős Sziddhártha 
„lét-betegségét” (Lebenskrankheit) szeretné meggyógyítani a keleti filozófiák 
gyakorlataiban való elmélyülésnek a segítségével. Kamala, a kurtizán alakja a világ 
csábító jellegét és mulandóságát szimbolizálja. Hesse életének sokszor ellent-
mondásos mozzanatai biztosítják a regény dinamikáját: a nyughatatlan vándor-
lás és az otthon nyugalmának keresése; a széleskörű tapasztalatok és a lelki béke; 
az egyházak kész válaszai és a keresés bizonytalansága mint témakörök bizto-
sítják a feszültséget (Freedman, 1979, p. 235). Az író a modernizáció folyama-
tában az egyén felértékelődését, a társadalom sokszínűségét és az önfegyelem 
fejlettebb állapotát néha áldásos, helyenként káros eredményként értékelte (Oster-
mann, 2012, pp. 130–153).



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     91

Művében négyféle tanítótípust jelenített meg. Az első a szülő, mint tanító (az 
író Sziddhárta apját a saját édesapjáról mintázta). Az erdei remeték alakját Gusto 
Gräser ihlette, mint szellemi atya figura. Buddha jóakarattal teli, atyai alakját 
Karl Neumann és Hermann Oldenberg indológusok fordításai alapján alkotta 
meg. Végül Sziddhárta barátja és mentora, Vaszudéva alakja, az Upanisadok, 
a Bhagavad-gíta, illetve a védánta filozófia tanításai nyomán megrajzolt, útmutatást 
nyújtó bölcsként jelenik meg. A regény főhőse élete során mesterei támogatásával 
járja be a szellemi utat, melynek végén békére lel (Hesse, 1923). Kérdéses, hogy 
valóban megtörtént-e a vágyott „beérkezés” Hesse élete végén, továbbá, hogy Jézus 
vagy Buddha ölébe tért-e nyugovóra végül. Ezen részletek természetesen örökre 
személyes titkok maradnak.

Összegzés

A 20. század hajnalára a természettudományos gondolkodás, a radikális germán 
nemzeti öntudat és az orientalizmus megrengették az önelégült kereszténység 
és az antikvitás egyetemes normáit (Marchand, 2001, p. 465). A külső és belső 
válságból kiutat kereső emberek számára az életreform-mozgalom számos meg-
oldást kínált az életvitel, a filozófia és a művészetek terén egyaránt. A távol-keleti 
eszmék is inspirációként szolgálhattak, vagy szellemi menedéket adhattak sokak-
nak Európa-szerte, hiszen a 20. század elején már hindu, buddhista és teozófiai 
írások, fordítások egyaránt hozzáférhetővé váltak az öreg kontinensen (Földiné 
& Komár, 2020a).

Hesse három különböző módon találkozott az indiai kultúrával. Első találko-
zása a családi történeteken keresztül, a szülei és nagyapja elbeszélései alapján jött 
létre. Második találkozása intellektuális úton, a könyveken keresztül, elsősorban 
nyugati szerzők tolmácsolása révén következett be. A harmadik, közvetlen talál-
kozása „indiai” útja során ment végbe, amikor személyes benyomásai alakulhattak 
ki hindu, buddhista és mohamedán emberekről. Élete második szakaszában érdek-
lődése és szimpátiája a hindu és buddhista eszmék felől inkább a kínai konfuciánus 
és taoista eszmék felé tolódott. Ebben meghatározó szerepet játszhatott egyrészt 
az, hogy csalódott a kolonizáció hatásaival szennyezett „Indiával” való találkozás 
során, másrészt unokatestvérének, Wilhelm Gundertnek a kínai kultúrához és 
szellemiséghez közvetlenül kapcsolódó munkái felkeltették érdeklődését.

A Sziddhártha című regényében bemutatott belső, szellemi út szintén három 
különböző típusú forrásból táplálkozott. Az első a théravádinok szentirat-gyűj-
teménye, a Buddha életéről szóló leírásokat magába foglaló Páli kánon, mely akko-
riban már elérhető volt német nyelven. A második forrás a Lang doktor által vég-
zett pszichoanalízishez kapcsolódó tapasztalata. A harmadik forrás pedig az 



92 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

indiai, hindu és buddhista, továbbá a kínai taoista meditációs praxisban szerzett 
élményei, amelyekben leginkább barátja, Gusto Gräser volt segítségére.

A keleti hatások szerepe Hermann Hesse életében és munkásságában három 
területen is kitapintható. Egyrészt a modern élet spirituális vákuumát visszauta-
sító belső igazság keresésének egyik támasza volt; másrészt írásművészetének 
vissza-visszatérő díszítőelemeként szolgált; harmadrészt a világháborút követően 
a külső-belső béke ideáljának társadalmi üzenetét hordozó, majd a 60-as évek 
hippimozgalmának is kiemelkedő, a társadalom szemléletformáló eszközévévé 
nemesült. A hippikultúra résztvevői a Sziddhárthát és A pusztai farkast (Step-
penwolf) szinte bibliaként forgatták, Hesse utolsó két művében, A napkeleti uta-
zásban és Az üveggyöngyjátékban pedig már az alternatív kommunák utópiája is 
megjelent, ami máig inspiráló erővel bír. 

Hesse regényeinek főhőseit az önmagukra ébredés küzdelmei jellemzik, és 
számukra egyfajta szükségszerűség a rosszban a jót felfedezni. Ehhez az eltökélt 
keresés, kutatás, tanulás, lemondás vezethet el, amely eszközökkel az író maga is 
igyekezett túljutni életének személyes válságidőszakain. Az autonómia és önmeg-
valósítás reményében az író egész életét és munkásságát átszőtte a keleti aszke-
tizmusban rejlő varázs, a vágytalanságra törekvő egyszerűség. Műveiben a mérleg 
egyik serpenyőjében a gazdagság, hírnév, hatalom és függőség (kapitalizmus), 
a másikban pedig a lemondás, visszavonultság, egyszerűség és önfegyelem (auto-
nómia és önmegváltás) állt (Horváth, 2021, p. 87).

A Sziddhárthából megismert vezérmotívumokra regényein, novelláin túl lírai 
alkotásaiban is rábukkanhatunk. Kevéssé ismert tény Hesséről, hogy számszerűen 
körülbelül annyi vers szerzője, mint Goethe. Költeményeit többek között olyan 
szerzők fordították magyarra, mint Juhász Gyula, Kosztolányi Dezső, Szabó 
Lőrinc, Rónay György, Lator László, Keresztury Dezső és Tandori Dezső. Magya-
rul megjelent versei között a Sejtelmek mint belső szabadságkeresés, a formális 
keresztény hitéletben való csalódottság; az Öltözés közben, a Hiába ittam ki a konya-
kot vagy a Reggel az álarcosbál után a Sziddhárthában is felbukkanó érzéki örömökbe 
való belefásultság motívumának példája (Szabó, 1941).

India nem konkrét földrajzi helyet jelentett számára, hanem képzeletvilágában 
a lélek szülőföldjét és otthonát a Távol-Keleten: 

„Jézus és Lao-ce tanítása, a Védák és Goethe mind ugyanazt az emberséget hirdetik. Csak 
egy üzenet létezik, csak egy vallás létezik, csak egy boldogság létezik” (idézi Baumann, 
2002, p. 5).

Hesse élete során mindvégig megtartotta Istenbe vetett hitét, de elutasított min-
den intézményesült egyházi tanítást. Önerőből, saját maga kívánta megtalálni 
a válaszokat, nem pedig vakon követni az egyház által felkínált útmutatásokat. 



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     93

A keleti eszmékkel átitatott protestáns, pietista gyökereihez is visszanyúlva 
Az üveggyöngyjátékban így írt: „…az igazság létezik! Az istenség benned van …” 
(Hesse, 1996, p. 83).

Irodalom

Ball, H. (2002). Hermann Hesse: sein Leben und sein Werk. Wallstein Verlag.
Baumann, G. (2002). Hermann Hesse and India. Hesse Journal, 30(2), 1–10.
Bond, G. (1992). The Buddhist Revival in Sri Lanka. Religious Tradition, Reinterpretation and 

Response. Motilal Banarsidass.
Boreczky, Á. & Vincze, B. (Szerk.). (2018). Reforpedagógia és életreform – recepciós tendenciák, 

intézményesülési folyamatok. Gondolat.
Choné, A. (2009). Rudolf Steiner, Carl Gustav Jung, Hermann Hesse, passeurs entre Orient et 

Occident. Intégration et transformation des savoirs sur l’Orient dans l’espace germanophone 
(1890–1940). Presses Universitaires de Strasbourg.

Deckler, G. (2018). Hesse: The Wanderer and his Shadow (trans. P. Lewis). Harward Uni-
versity Press.

Földiné, Irtl, M. & Komár, L. (2017). Az indo-tibeti hatások és a két világháború közötti 
magyar életreform. In Németh A. & Vincze B. (Szerk.): Továbbélő utópiák – magyar 
életreform-törekvések és nemzetközi recepciós hatások (pp. 190–214). Gondolat Kiadó.

Földiné, Irtl M. & Komár, L. (2020a). Oriental influences in the Endeavour of Hungarian 
Life Reform: Hindu, Buddhist and Theosophical Aspects. In: B. Vincze, K. Kempf & 
A. Németh (Eds.), Hidden Stories – the Life Reform Movements and Art (pp. 232–252). 
Peter Lang. 

Földiné, Irtl M. & Komár, L. (2020b). Távol-keleti hatások a magyar életreform- törekvésekben. 
Hindu, buddhista és teozófiai vonatkozások. In: Kempf K., Vincze B. & Németh A. 
(Szerk.): Az életreform és a művészetek (pp. 133–146). Műcsarnok, Magyarországi 
Reformpedagógiai Egyesület.

Freedman, R. (1978). Hermann Hesse. Pilgrim of Crisis: a Biography. Pantheon, New York. 
Freedman, R. (1979). Pilgrim of Crisis: a Biography. Jonathan Cape.

Green, Martin (1986). Mountain of Truth: The Counterculture Begins: Ascona, 1900–1920. 
University Press of New England.

Hesse, H. (1907). Legende vom indischen König. In Die neue Rundschau, 18(3–4). 1128–1130.
Hesse, H. (1913). Aus Indien. Aufzeichnungen von einer indischen Reise. Samuel Fischer 

Verlag.
Hesse, H. (1923). Sziddhártha (ford. Turóczi J.). Genius Kiadó.
Hesse, H. (1956). The Journey to the East. Owen.
Hesse, H. (1972). Autobiographical Writings (Ed. T. Ziolkowski; transl. D. Lindley) Farrar, 

Straus and Giroux.



94 	  Földiné Irtl Melinda – Komár Lajos

Hesse, H. (1978). Hermann Hesse & Romain Rolland: Correspondence, Diary Entries, and 
Reflections, 1915 to 1940. Oswald Wolff Books.

Hesse, H. (1992). Sziddhártha (ford. Kászonyi Á.). Európa Könyvkiadó.
Hesse, H (1994). Demian. Emil Sinclair ifjúságának története. (ford. Toldy Cs.) Tercium Kiadó.
Hesse, H. (1996). Az üveggyöngyjáték. Josef Knecht Magister Ludi életrajzának kísérlete, vala-

mint Knecht hátrahagyott írásai. (ford. Szabó E., versford. Vajda E.) Tercium Kiadó.
Hesse, H. (1998). Napkeleti utazás. Elbeszélés. (ford. Halasi Z.) Európa Könyvkiadó.
Horváth, G. (2021). A szövegvilág szerkezete Hermann Hesse A pusztai farkas című művé-

ben. Filológiai Közlöny, 67(1), 82–97.
Kelényi, B. (Ed.). (2014). Az indológus indián. Baktay Ervin emlékezete. Hopp Ferenc Kelet-

Ázsiai Művészeti Múzeum.
Kempf, K., Vincze, B. és Németh, A. (Szerk.). (2020). Az életreform és a művészetek. Műcsar-

nok, Magyarországi Reformpedagógiai Egyesület.
Kumar, A. (Ed.). (1956). Romain Rolland–Kalidas Nag Correspondence. The Tower and the 

Sea. Papyrus.
Kumar, S. (2022). Works of Hermann Carl Hesse. A Quest for Spirituality. Journal of 

Positive School Psychology, 6(7), 1565–1568.
Kumari, A. (2020). A Quest for Enlightenment in Hermann Hesse’s Siddhartha. Research 

Journal of English Language and Literature, 8(3), 253–260.
Marchand, S. (2001). German Orientalism and the Decline of the West. Proceedings of the 

American Philosophical Society, 145(4), 465–473.
Mileck, J. (1978). Hermann Hesse. Life and Art. University of California Press.
Mileck, J. (2003). Hermann Hesse. Between the Perils of Politics and the Allure of the Orient. 

Peter Lang.
Németh, A. & Vincze, B. (Szerk.). (2017). Továbbélő utópiák – magyar életreform–törekvések 

és nemzetközi recepciós hatások. Gondolat Kiadó, Budapest.
Németh, A. & Skiera, E. (Szerk.). (2018). Rejtett történetek. Az életreform-mozgalmak és 

a művészetek. Műcsarnok.
Németh, A. & Skiera, E. (2018). Az életreform múltja és jelene. Elvágyódás az érzelmi 

ridegség elidegenedett világából – új irányok és helyszínek, világnézeti koncepciók, tár-
sadalmi hatások. In Németh A. & E. Skiera (Szerk.): Rejtett történetek. Az életreform-moz-
galmak és a művészetek (pp. 19–68). Műcsarnok.

Ostermann E. (2012). Hermann Hesses Siddhartha. Einführung und Analyse. CreateSpace 
Independent Publishing Platform. 

Schmidt, J. (2004). Bevezetés India örökléttanába. Farkas Lőrinc Imre Kiadó.
Szabó, L. (1941). Örök barátaink. Szabó Lőrinc kisebb műfordításai. Singer és Wolfner.
Tábori, K. (1914). Budapest rejtelmeiből. Exotikus alakok a fővárosban. Vasárnapi Újság 

59(15), 294–295.
Tekel, R.M. (2006). The Pilgrim without a Map: The Religious Vision of Hermann Hesse. 

Doktori disszertáció. Concordia University.



Protestáns hittérítők nyomdokain Indiában? �     95

Vincze, B., Kempf, K. & Németh, A. (Eds.). (2020). Hidden Stories – the Life Reform Move-
ments and Art. Peter Lang Verlag.

Wilde, L. (1999). The Radical Appeal of Hermann Hesse’s Alternative Community. Utopian 
Studies, 10(1), 86–97. 

Zeller, B. (2005). Hermann Hesse. Rowohlt Taschenbuch Verlag.
Ziolkowski, T. (Ed.). (1965). The Novels of Hermann Hesse: A Study in Theme and Structure. 

Princeton University Press.

In the footsteps of Protestant missionaries in India? 
Hermann Hesse’s journey to the Far East

Keywords

life reform, philosophy, Buddhism, India, literature

Abstract

Our study aims to present the German–Swiss writer Hermann Hesse’s 
relationship with the Far East. At the turn of the previous century, Eastern 
religions and cultures were a popular topic of European academic and artistic 
life. As one of the most widely read authors of the 20th century, Hesse was fond 
of documenting his own inner quest in his novels. A significant step in the writer’s 
inner journey was his personal visit to the Far East. His literary work always 
embodies the highlights of his personal life and spiritual journey. His works 
became well known in the second half of the 20th century, serving as a guide for 
rebellious youth in the West in the 1960s.



Hársvölgyi Virág

A JAPÁN KULTÚRA HATÁSA A HAZAI 
ÉLETREFORM-MOZGALOMRA  

Bevezetés

A „nyugati civilizáció kóros állapotára orvosságot kereső” (Németh & Skiera, 2018, 
p. 21) reformmozgalmakban számos olyan eszme, felfogás fonódott össze, amelyek 
között távol-keleti kulturális hatások húzódtak1 meg és lendítették új irányba az
egyén és környezete megváltozott viszonyrendszerét. Itt és most természetesen
nem vállalkozhatunk arra, hogy teljes komplexitásában vizsgáljuk a kijelölt témá-
kat, de egy-egy példán keresztül rámutathatunk arra, hogy a japán kultúra hatá-
sai a hétköznapi élet mely területein jelenthettek ösztönző erőt, inspirációs forrást.
Mély elemzésre a kutatás jelenlegi állása még nem minden vizsgált terület esetén
ad lehetőséget, van, ahol egyelőre csak a gondolatpárhuzamok megjelenítésére
vállalkozik, míg máshol a konkrétumokig hatol. A hazai sajtóban publikált szö-
vegek nem önmagukban képezik a vizsgálat tárgyát, hanem több forrást felhasz-
nálva más leírásokkal együtt teremtik meg azt a kontextust, amiben a japán kul-
túra és az életreform jellegzetességeinek közös motívumai kerülhetnek fókuszba.

A hagyományos japán kulturális elemek 
életreform vonatkozásai

A tanulmány az alábbiakban öt téma köré rendezi azokat az életreform-törekvé-
sekhez kapcsolható tartalmi elemeket, melyek többnyire jól körülírható és feltár-
ható összefüggésrendszert alkotnak a japán kulturális hatások terén.

(1) Testkultúra
„A japánok már ősidők óta rendkívüli fontosságot tulajdonítanak a testgyakorlásnak.
Meg vannak róla győződve, hogy aki egészséges ember, annak nem kell gyöngének lenni
[…].”

1	 A japán kulturális elemek és az életreform közötti kapcsolat kutatásának hátterében 
a szerző doktori kutatása áll (Hársvölgyi, 2018, 2021, 2023).



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     97

A gyakorlati élet általános útmutatójaként definiált, közhasznú ismereteket közölni 
hivatott, 1896 óta évenként megjelenő Kincses Kalendáriom érdekes és fontos 
ismeretek forrása a vizsgált téma szempontjából, tekintve, hogy olvasmányos 
leírásaiban több Japánnal kapcsolatos szöveg is megjelent. 1906-ban például 
többoldalas, képes ismertetőt közölt az évkönyv a japán testgyakorlásról Irving 
Hancock amerikai író 1903-as könyve – Japanese physical training; the system of 
exercise, diet, and general mode of living that has made the Mikado’s people the 
healthiest, strongest, and happiest men and women in the world. New York and 
London, G. P. Putnam’s sons – alapján. A szöveg alapvetően a dzsiu-dzsicuról 
szól (aminek „tulajdonképpen az a rendeltetése, hogy gyengébb ember hathatósan 
tudjon védekezni az erősebb ellenfél támadása ellen”), emellett pedig az egészséges 
emberi működés feltételeit biztosító általános japán alapelvekről, úgymint: a helyes 
táplálkozás (étrend/életrend), a helyes légzés, a testgyakorlás, a megfelelően vég-
zett tisztálkodás és az öltözködés. 

„A japánok már ősidők óta rendkívüli fontosságot tulajdonítanak a testgyakorlásnak. Meg 
vannak róla győződve, hogy aki egészséges ember, annak nem kell gyöngének lenni, még 
az asszonynak vagy a gyereknek se. […] Helyes táplálkozás, fürdés, helyes öltözködés és 
a szükséges gyakorlat után mindenki óriási módon fejlesztheti az erejét. Példa erre minden 
ember Japánban. A testgyakorlás Japánban külön tudomány, a neve: dzsiudzsicu. […] 
A japánok felfogása szerint minden erőnek forrása az egészséges gyomor, a gyomor pedig 
csak akkor marad egészséges, ha józan diétát, életrendet követ az ember. […] Ha a gyo-
mor egészségéről és erejéről gondoskodott a japáni, következik a testgyakorlatok legelseje 
és leg főbbike, a szív és a tüdő erősítése. A tüdő erősítésének leg jobb módja a mélylélegzés, 
melyet igen ügyesen tanítanak a dzsiu-dzsicu mesterei. Az állatok és a vademberek mindig 
mélyen lélegzenek; az európai emberek erről, sajnos, már leszoktak, pedig a mély és erős 
lélegzés, (ha ez magától történik, s nem jár erőltetéssel), igen egészséges dolog. […] A szív 
erősítése már nehezebb, de ha kitűnően működik a gyomor és tüdő, akkor már minden 
feltétel megvan a szív erősödésére. A testgyakorlat általában mindig árthat a szívnek, s így 
a japánok nagyon vigyáznak, hogy a fizikai erőfeszítés zavart ne idézzen elő a szívműkö-
désében” („Testgyakorlás a japánoknál”, 1906, pp. 455–456, 458–459). 

A fenti leírás történeti kontextusához magyar vonatkozásban hozzátartozik az, 
hogy 1905-től Európában – elsősorban Franciaországban és Angliában – népsze-
rűvé váló dzsiu-dzsicu 1906-tól hazánkban is meghonosodott a Budapesti Egyetemi 
Atlétikai Club keretein belül Szemere Miklós író, diplomata, politikus révén.2 

2	 „Az angol, francia és német rendőrség legénységét már kiképezik a D.-ra. Nálunk a nagy sportbarát, 
Szemere Miklós ismertette meg ifjúságunkat e kitűnő rendszerrel. Elhozatta Japánból Sasaki 
Kichisaburót, egyik legkiválóbb D.-mestert” (Révai Nagy Lexikona, 1912, 6. köt., p. 88). 



98 	  Hársvölgyi Virág

Hogy a dzsiu-dzsicu és a testgyakorlás/testhasználat japán formája (az említett 
alapelvek mentén) utat talált-e (és ha igen, milyen módon) életreform körökhöz, 
arra nézve egyelőre nem pontosan körülhatárolt információkkal rendelkezünk, 
inkább csak feltételezzük, hogy a testgyakorlás japán módja magával kellett, 
hogy hozza a tőle elválaszthatatlan alapelveket is, amik az új életvezetési törek-
vések követői között a mindennapi gyakorlatban hasznosul(hat)tak3, tekintve, 
hogy „a dzsiu-dzsicu […] egész pedagógiai rendszer, test és léleknevelés” (Kőhalmy, 
1907, p. 13).4 

A fentiek szempontjából ugyancsak érdekes az 1926. évi Kincses Kalendá
riumban közölt – az Élet és Egészség, a természetes életmód és egészségápolás érdekeit 
szolgáló folyóiratból átvett – Japán életszabályok a nép számára című írás tíz pontja, 
amely egy sor olyan életszabályt vonultat fel, melyekről szintén elmondható, hogy 
azok Japánban hagyományosan a mindennapok részét képezték, ugyanakkor a kor 
nyugati reformszemléletében is visszhangra találhattak, miszerint: 

„1. Este korán feküdjél le, reggel pedig kellő időben kelj fel. 2. Szabad idődnek minél nagyobb 
részét töltsd a friss levegőn, a szép természetben […] a nap igen jó és hatásos orvosszer.  
3. Mozogj sokat a friss levegőn; végy mélyen és szabályosan lélegzetet. 4. Aludj homályos, 
csendes szobában; álmod hat, leg feljebb hét óráig tartson. Nőknek valamivel több alvásra 
van szükségük. 5. A hétnek egyik napja teljes pihenőnap legyen. […] 6. Teát, kávét keve-
set igyál: kerüld a dohány, ópium és szeszesital élvezését. 7. Ne egyél sok húst, napjában 
leg följebb csak egyszer. Tej és tejféle, gyümölcs, főzelék, tojás és lisztből készült eledel 
egészségesebb és jobb hatású az ember szervezetére, mint a hús. 8. Fürödjél mindennap. 
Hetenként egyszer vagy kétszer gőzfürdőben, előbb azonban vizsgáltasd meg a szívedet, 
hogy elbírja-e kár nélkül a gőzfürdőt. 9. Ruházatod lehetőleg durván szőtt szövetből ké-
szüljön. Kalapod könnyű, cipőd lábhoz illő legyen. 10. Óvakodjál minden felindulástól. 
Fékezd meg szenvedélyeidet” („Japán életszabályok a nép számára”, 1926, p. 172).

A japán hagyományokon alapuló életszabályok mintha csak az életreform vezér
elveit egyesítenék: a napfény, mint orvosság, a szabadidő eltöltése a természetben, 
a friss levegőn való tartózkodás/mozgás, a napi tisztálkodás és a gőzfürdő hasz-
nálata, a húsmentes étkezés, az ajzószerek használatának kerülése, a megfelelő 
öltözet viselése. 

3	 Arról több újságcikk is beszámolt, hogy a dzsiu-dzsicu fogásainak elsajátítása úgy külföldön, 
mint hazánkban is, a rendőrlegénység kiképzésében hasznosult.

4	 A cikk apropója Sasaki Kichisaburo Djudo. A tökéletesített dzsiu-dzsicu módszere című 
könyvének magyar megjelenése volt. A könyvet dr. Speidl Zoltán atléta, olimpikon, 
sportújságíró fordította magyarra.



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     99

(2) Higiénia
„Ismeretes, hogy a japánok mindennap forró vízben fürdenek és első sorban ennek 
köszönhetik nemcsak jó egészségüket és szervezetüknek nagyobb ellentálló képességet, 
hanem azt is, hogy bőrük gyengéd és finom.”

Arra vonatkozólag, hogy a japán ember mindennapi fürdője életmód, napi szükség 
és életszokás, számos példát említhetünk a különböző hírlapokban megjelent szö-
vegek közül. Egy korai példa 1840-ből az Athenaeum hasábjain Ember, és nemzet 
különböző égalj alatt, szellemi ’s testi jellemeiben címmel jelent meg és a meleg fürdők 
mindennapi használatát említi (Katona, 1840, p. 530). A téma többször előfordul 
1875-ben a Fővárosi Lapok, a Magyarország és a Nagyvilág, a Vasárnapi Ujság hírei 
között, és példaként említhetjük a Magyar Tanítóképző pedagógiai folyóirat ismer-
tetései sorában A japánok műveltségi viszonyairól című, 1897-es szöveg egy részle-
tét is, ami ugyancsak fontosnak tartja megemlíteni, hogy

„…jellemző a japánokra az is, hogy testük tisztántartására igen nagy gondot fordítanak. 
A 40 millió lakos között talán egy sincs, aki legalább minden héten egyszer meg ne fürödne. 
Japán nagyobb városaiban számtalan nyilvános fürdőház van, amelyeket naponként ezrek 
keresnek fel. Azonkívül minden valamire való házban van fürdőszoba. A falusi nép ép úgy 
fürdik, mint a városi…” (Pethes, 1897, p. 64). 

A test tisztántartása mellett egyes szövegekben megjelenik a fürdés gyógyászati 
célú hatása is, mint például dr. Szombathelyi Gábor orvos A fürdés befolyása az 
egészségre című írásában, 1904-ből: 

„Japánban gazdag és szegény naponként, ahol csak teheti, fürdőt használ. Az előkelők és 
a nép egyaránt hódolnak télen úgy, mint nyáron ennek a szokásnak. […] A fürdő azonban 
nemcsak tisztítja az emberi testet, nyitva tartja a bőr pórusait, illetőleg hat a szervezetre, 
hanem a víznek is van gyógyító hatása. […] Ha azonban a fürdő hőmérséke a 35° felett 
vagy alatt fekszik, akkor az idegrendszeren, a szívén, a vérnyomáson és elosztódáson, a test 
hőmérsékén, izomerején és a légzésen, valamint az elválasztó szerekben és az anyagcserében 
oly lényeges változások állnak elő, melyek gondosan kihasználva és alkalmazva igen értékes 
gyógytényezőként felhasználhatók” (Szombathelyi, 1904, p. 7). 

A tárgyalt téma vonatkozásában külön említést érdemelnek a sajtóban megjelent 
fürdői levél (vagy fürdőlevél) típusú szövegek is, melyek „fürdőhelyeket bemutató, 
s az ott szerzett élményekről tudósító” (Radnai, 2022, p. 90) írások, köztük jelen 
tanulmány számára is releváns beszámolókkal. Ilyen például dr. Bozóky Dezső 
császári és király sorhajóorvos Kagoshima és Beppu (Japáni fürdőlevél) című írása 
a Pesti Hirlapban, ahol a szerző a következőkről számol be:



100 	  Hársvölgyi Virág

„Teljes 24 órai utazás után érkeztünk el Beppu-ba, Japán leghíresebb hévizfürdőjébe. Ked-
ves kis város, mely szintén nagy területen fekszik, minden házban van fürdő. Elegendő 1 
1/2 méter mély gödröt ásni s azonnal tele lesz az kristálytiszta, 45° meleg vizzel. Fürdik 
is itt éjjeli nappal az egész népség, még pedig anyaszült meztelenül. Sok nagy fürdője van, 
melyekbe az utcáról belátni s ajtó nélküli széles kapuján be lehet lépni éjjel nappal. Nagy 
cementezett medencék ezek, csak a közepükön deszkafallal elválasztva, férfiak s nők 
részére, kik nem fürödhetnek együtt, de a férfiak bent lehetnek s nézhetik a nők fürdését. 
Semminemű fürdőruha nincs s a zavar legcsekélyebb jele nélkül látok itt feküdni, mozsdani 
száz meg száz teljesen meztelen gyermeket, leányt, aszszonyt. […] Érdekes egy ország ez 
a Japán. S ha az ember egy kissé gondolkozik, belátja, hogy ez erkölcsösebb, mint a mi 
rejtett erkölcstelenségeink” (Bozóky, 1909a, p. 36). 

Ez utóbbi gondolat jól párhuzamba állítható az életreformtörekvések egyik leg-
fontosabb elemével a testfelfogás kapcsán, miszerint „a meztelenség nem erkölcste-
len, éppen ellenkezőleg: természetes forma…” (Németh & Skiera, 2018, p. 230). 

A fürdői levelekben azonban nemcsak a japán fürdőkről esik szó, hanem arról 
is, hogy japánok látogatják a népszerű európai fürdőhelyeket. Egy 1911-es fürdői 
levél például a Karlsbadot felkeresők között japánokat is említ (Titurel, 1911, p. 
4). Későbbi példa a Magyar Lányok – Lányok és anyák képes hetilapjának egy, 
a Testápolási üzenetek rovatában megjelent válaszlevél dr. Kátai Gabriella rovat-
vezetőtől, aki az egyik kérdezőnek a fürdéssel kapcsolatban a következő tájékoz-
tatást adja, példaként hozva a japán mintát: 

„A hideg fürdő hőmérséklete 10–20 C fok, a hűvösé 20–28 C fok, a langyosé 28–33 C 
fok, a melegé 35–40 C fok és a forróé 40–45 C fok. Ismeretes, hogy a japánok minden-
nap forró vízben fürdenek és első sorban ennek köszönhetik nemcsak jó egészségüket és 
szervezetüknek nagyobb ellentálló képességet, hanem azt is, hogy bőrük gyengéd és finom. 
Forró fürdőt csak teljesen egészséges embernek szabad vennie. Nagyon ajánlatos, hogy 
megvizsgáltassuk magunkat az orvosunkkal, hogy nincs-e szív-, tüdő-, vagy valamely 
idegrendszeri bántalmunk. A fürdő legalkalmasabb eszköz testünk edzésére, felüdítésére 
és felfrissítésére…” (Kátai, 1935, p. 378). 

A test tisztasága, edzése, a víz gyógyerejének használata, ismerete mellett a für-
dőzés gyakorlata minőségi időtöltést is kínált, a gazdag fürdőkultúrával rendelkező 
Magyarországon pedig könnyen értelmezhető, rokon szemléletű példának szá-
míthatott a japán mintára való gyakori hivatkozás. 



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     101

(3) Öltözködés
„A hivatalokban és irodákban mindenütt le kellene vetni az európai viseletet és kimo-
nóba öltözni. Az ifjúság kimonóban járhatna iskolába és később egész természetesnek 
találná a sétatéreken is kimonóban megjelenni.”

A 20. század első évtizede volt az az időszak, amikor több ruhatervező figyelme 
is a természetes és egészséges test felé fordult, jelezve, hogy a divatnak új utakra 
kell lépnie és szakítania kell a testet gúzsba kötő viseletekkel. Az igény az öltöze-
tek megreformálására azonban nem a ruhatervezők fejében fogant meg először, 
hanem egészségügyi (anatómiai) és gyógyászati szempontból is javasolt és igazolt 
volt. Az orvosi értelemben vett reformruházat igénye már a 19. század vége felé 
megjelent,5 és elsősorban a higiénia elve, valamint az anatómiai (nyomás-hatás, 
légzés, vérkeringés) megfigyelések mentén született és tett javaslatokat az anyag-
választásra, valamint a szabásra. Jóllehet „ennek a mozgalomnak semmi köze a divat-
hoz” (Fischer-Dückelmann, 1907, p. 130)6, a kettő mégis találkozott egymással 
és végeredményképpen a divat juttatta el a hölgyek ruhatárába az új szabású öltö-
zeteket. 

Az első fűző nélküli ruhát 1906-ban Paul Poiret francia divattervező tervezte, 
aki később, a Kelet inspirálta kollekciójával is nagy sikert aratott. A keleti ruhák 
által ihletett, fűző nélkül viselt ruhái reformruhák voltak, melyek lazán követték 
a test vonalát. Ezekkel az öltözetekkel új sziluettet kapott az immár fűzőtől meg-
szabadított női test és az egybeszabott ruhák a vállra irányították a figyelmet. Így 
született meg például a laza esésű kimonókabát, melyet a japán öltözet inspirált. 
Erről Undi Mariska képző- és iparművész előadása nyomán Az Ujság tudósítója 
1911-ben így írt: „A Poiret párisi szalonjában készült néhány reform-ruha kiváló ízlésű 
remekmű” (y. ö., 1911, p. 7). A ruhák szabásvonala a kimonó eredeti, hosszú, elöl 
nyitott, T-vonalú szabását a lelógó ruhaujjakkal megtartotta, a fényes anyaghasz-
nálat a lakktechnika ragyogó felületi kidolgozásából is merített, míg a mintakincs 
sokszor eredeti japán textilnyomó stencilek felhasználásával jellegzetes díszítmé-

5	 „A női viselet káros hatásáról figyelemre méltó dolgozatot közöl dr. Korányi Frigyes […]. A dolgozat címe:  
»A ruházkodás befolyása a nők vándorveséjének támadására« és Korányi azt fejtegeti benne, 
hogy a vándorvese 20 év óta folytonosan terjedőben van, amit csak nagyon csekély mértékben 
tulajdonit a fűzésnek […] a női ruha nagy súlyának és a magas cipősaroknak tulajdonítja a bajt” 
(„A női viselet káros hatásáról”, 1890. p. 7).

6	 Dr. Anna Fischer-Dückelmann kétkötetes Die Frau als Hausärztin című könyvét dr. 
Hugonnai Vilma, az első magyar orvosnő fordította le és adta ki saját jegyzeteivel kiegészítve 
1907-ben. A könyv átfogó tanácsokat adott a női lét minden hétköznapi kérdésében: test, 
lélek, életmód, táplálkozás, higiénia, házasság, gyermekek és erkölcsök, valamint tabutémák 
is helyet kaptak benne, saját korában nyitottnak számító megközelítéssel, az életreform 
szellemében. Mindkét orvos asszony a zürichi egyetemen doktorált. Fischer-Dückelmann 
1913-ban a svájci Monte Veritába ment, ott is hunyt el.



102 	  Hársvölgyi Virág

nyeket, például természeti motívumokat is felhasznált. Az eredetileg férfi-, női-, 
gyermekviseletnek számító kimonó kényelmes házikabátként (köntös, köpeny), 
színházi kabátként vált népszerűvé és vonult be a nyugati hölgyek ruhatárába. 

A reformruházat keleti gyökereit a hazai sajtóban már a 20. század első évei-
ben kiemelték, egy rövid ismertető a Magyarország című lap napi hírei között 
jelent meg 1908-ban A japáni kimono-öltöny címmel („A japáni kimono-öltöny”, 
1908, p. 12), ami egy Myrdacz nevű szerzőnek a német Politisch-Anthropologische 
Revueben megjelent írásásra utal (Myrdacz, 1907, p. 565). A magyar nyelvű rövid 
hír így szól: 

„Myrdacz […] érdekes újításra szeretné rávenni az európaiakat. Czikkében ezeket írja: 
A múlt év tavaszán visszatértem Kelet-Ázsiából és néhány japáni ruhadarabot hoztam 
magammal: egy pár gyapotból való kimonót és egy pár szalmából készült szandált. A tropikus 
vidéken viseltem a könnyű, szellős kimonót és a szandálokat és sokkal könnyebben bírtam 
ki a kegyetlen meleget, mint utitársaim, akik ugyancsak izzadtak szűk nadrágjaikban és 
magas keményített gallérjaikban. És ime, most már fél esztendeje, hogy itt tartózkodom 
a kellemesebb éghajlat alatt és a japáni öltönyt még sem vetettem le. Jól érzem magam 
itthon is benne. Észrevettem, hogy európai öltözékem, amelyet a hivatalos órákban kény-
telen vagyok használni, valóságos nyűg reám nézve és alig várom, hogy hazaérve, ismét 
japánivá váljak – legalább öltöny tekintetében. A könnyű gyapotöltönyben a test könnyen 
szellőzhetik, a rövid-újak szabadon hagyják a karokat és a levegő mindenütt könnyen éri 
a testet. A szandálok a szobapor ellen védik meg lábainkat és teljes szabadságot engednek 
a láb mozgásának. Ezt az öltönyt kellene elfogadni. Legelőször is az iskolákban és mindazon 
életpályákon, amelyek ülő életmódot követelnek. A hivatalokban és irodákban mindenütt 
le kellene vetni az európai viseletét és kimonóba öltözni. Az ifjúság kimonóban járhatna 
iskolába és később egész természetesnek találná a sétatéreken is kimonóban megjelenni. 
Azonban a mai viselettől a kimonóhoz való átmenetnek egy fő követelménye van: ez 
a tisztaság!” („A japáni kimono-öltöny”, 1908, p. 12).

Az eredeti német nyelvű cikk egy hosszabb szöveg, amiben a szerző a szabad 
testkultúra jeles német képviselőjének, Heinrich von Pudornak Nackt-Kultur című 
művére hivatkozik, annak kritikájaként megjegyzi, hogy messze vagyunk még 
attól, hogy meztelenséget követeljünk, ugyanakkor Pudor meztelenségi ideáljának 
közelítéseként ír a japán viselet előnyeiről (Myrdacz, 1907, p. 565). 

A fentiekre jól rímel és az egészségügyi vonatkozások irányába is mutat dr. 
Bozóky Dezső cikke, ami 1909-ben A japáni tisztaság címmel jelent meg a Pesti 
Hirlap hasábjain. Ebben a kimonóról így ír: „[…] A japániak nemzeti öltönye 
a kimono, melyhez nem viselnek sem inget sem alsó ruhát. […] Hogy mennyire szereti 
a japáni a kimonóját, ezt a nyakat s lábszárakat szabadon hagyó, a szabad mozgást 
nem korlátozó szellős ruhát, azt több ízben láthattam…” (Bozóky, 1909b, p. 35). 



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     103

Megjegyzendő, hogy japán útja során maga Bozóky is több ízben viselt japán 
öltözetet a hagyatékában fennmaradt felvételek tanúsága szerint, de hogy ez gya-
korlattá vált volna az ott-tartózkodása után is, arról egyelőre nincsenek további 
ismereteink.

Ami a kimonó anyaghasználatát illeti, az egyik fontos alapanyag a selyem volt, 
amelynek alapvető tulajdonsága, hogy nyáron hűt, télen fűt és a kártevők sem tele-
pednek meg benne. A nyugati orvoslás a reformruhákhoz nem javasolta a selyem 
használatát, annak csekély vízfelvevő és azt gyorsan elbocsátó tulajdonságai miatt 
(Fischer-Dückelmann, 1907, p. 147). Ugyanakkor pamutból is készültek kimonók, 
ez az anyag pedig főként a higiénikussága miatt élvezett előnyt az orvosok által 
javasolt ruhaszövetek között. A kimonó által ihletett nyugati öltözetek összessé-
gében reformruhának számítottak és a divat révén gyorsan utat találtak maguknak 
a hölgyek gardróbjába itthon is, ahol „Minden »jobb« polgári asszony kimonót csinál-
tatott a slaffrokkjából (értsd: házi köntös, pongyola)…” (Relle, 1911, p. 23).

És hogy honnan szerezték be a hölgyek a kimonót vagy az ahhoz szükséges 
anyagot a 20. század eleji Budapesten? A korabeli újsághirdetések alapján például 
ifj. Weisz Jakab és Fia áruházában, ahol 1905 decemberében karácsonyi vásár 
keretében, mérsékelt áron volt kapható az „eredeti japáni mosható kimono (pongyola) 
övvel.” („ifj. Weisz Jakab és Fia”, 1905, p. 22). Vagy Szénásy, Hoffann és Tsa 
selyemáruházában, ami 1907-ben a tavaszi és nyári idényre kínálta a Japáni [sic!] 
nyersselyemet („Szénásy, Hoffann és Tsa selyemáruháza”, 1907). 1910-ben Agobián 
és Adorján szintén nagy választékot kínált: „Antique japán és kínai brochatelek, 
Kimonók, Mandarinkabátok és Friesekben” („Agobián és Adorján”, 1910, p. 46). 
Ugyancsak 1910-ben Radó Aladár üzlete „sikkes japán újdonság”-ot hirdetett „egész 
finom posztóból, selyemből” („Radó Aladár üzlete”, 1910, p. 21) vagy Stern József 
Kálvin téri Nagyáruháza, ami huszonnégy színárnyalatban kínálta az egy „kimonóra 
való, 5 m hosszú szövött japán creppe anyagot” („Stern József Kálvin téri Nagyáru-
háza”, 1910, p. 21). A számos hirdetés ellenére a kutatás jelenleg egyetlen példáját 
ismeri egy olyan budapesti ruhaüzlet kirakati képének (évszám nélkül), ahol kimo-
nóba öltöztetett női-, és szamurájviseletbe öltöztetett férfi bábu jelenik meg.7 

7	 A felvételt a Magyar Kereskedelmi és Vendéglátóipari Múzeum, Kereskedelemtörténeti 
fotógyűjteménye őrzi (ltsz. KF_7072). https://mkvm.hu/mdcb/?id=9585 

	 Itt megjegyzendő, hogy az elsősorban hölgyeknek címzett kínálatok sorában üdítő példa 
egy férfidivattal foglalkozó kirakatnak a dekorációja, amiről 1911-ben Az Ujság hasábjain 
olvashatunk az abban az évben megrendezett budapesti kirakatverseny okán. Eszerint 
Földváry Imre kirakatának dekorációját „húsz tucat japán nyakkendő adja. Belőlük készült 
az egyik kirakat kék szökőkutja […] Középen egy meseszép japán virág bólongat teljesen 
beleilleszkedve a keret színeibe, hangulatát, melyet a hanyagul odavetett keztyük, mellények, 
kalapok, botok és egyéb toilette-czikkek, melyek a már említett nyakkendőcsoportokat kiegészítik” 
(„Kirakatverseny Budapesten 1911”, 1911, p. 41).



104 	  Hársvölgyi Virág

A kimonó kapcsán érdemes megemlíteni, hogy az Japánban nemcsak a felnőt-
tek, hanem a gyermekek hagyományos viselete is. Dr. Bozóky Dezső 1911-ben 
megjelent útirajzának második, Japán című kötetében a következőt írta: 

„A gyermekek ugyanis szakasztott úgy vannak öltöztetve, mint a felnőttek. És jól van ez 
így kigondolva, mert egyetlen népnél sincs a gyermekeknek olyan igazán a gyermekekhez 
illő ruházatuk, mint Japánban. A japán gyermekek láttára szinte megfoghatatlannak ta-
láljuk, hogy miért öltöztetjük mi Európában a gyermekeket olyan nem gyermekhez illő [...] 
ruhákba. A kimonó szabása egyforma felnőttnél és gyermeknél, csupán azzal a különbséggel, 
hogy a gyermekek kimonója virágosabb, tarkább kelméből készül” (Bozóky, 1911, p. 20).

A felnőttekével egyező gyermekviselet és annak méltatása a szöveg érdekes vonása, 
mert amíg Nyugaton kialakult a gyermekek sajátos öltözete, éppen azért, hogy 
elkülönüljön a felnőttekétől és egyre inkább a gyermekek életmódjához, mozgás
igényéhez igazodjon, addig Bozóky japán tapasztalatai éppen az egyezőséget 
dicsérik, valószínűleg a ruházat kényelmi és praktikus szempontjai alapján. Ugyan-
akkor az is érdekes, hogy míg Nyugaton hölgyek ruhatárába beépül a kimonó 
alapján készült öltözet, addig a gyermekek számára a valódi japán kimonó mint 
fotózási kellék lesz népszerű; ez jól érzékelhető az olyan felvételeken és fotó
képeslapokon, amik gyermekeket ábrázolnak japános környezetben.

(4) Térrendezés – Lakberendezés – Gyermekszoba
„Japánban a legtöbb gyermekszobának nincs több ékessége, mint egy-két nagy szines 
virágváza, amelybe időnként a saison friss virágai kerülnek. S egy-egy rügyező galy, 
néhány nyíló krizantémum, mégis a formaszépségek tiszta akkordjait üti meg az eleven 
gyermeklélekben […] virágnak minden gyerekszobában kell lenni.”

Nyugati lakáskultúránkban az adott helyiség határozza meg, hogy mit csinálunk 
benne: az étkezőben étkezünk, a hálószobában alszunk stb. Ettől eltér a hagyo-
mányos japán lakóház térkialakítása, ahol egyrészt önállóan értelmezett tere csak 
néhány helyiségnek van, másrészt az eltolható ajtók és falak tagolási rendszerével 
a terek szűkíthetők/bővíthetők, attól függően, hogy éppen milyen funkciót töl-
tenek be. Ennek a gondolatnak a gyakorlati átvétele jól tükröződik az 1906. évi 
milánói iparművészeti kiállításon nagy sikert aratott, Nagy Sándor festő, grafikus 
és Medgyaszay István építész terve nyomán készült, Simay Lajos asztalosmester 
által kivitelezett A művészember otthona nevű enteriőr megoldásában.8 A mű-

8	 A dolgozószobáról készült felvételt az Iparművészeti Múzeum Adattárának fényképgyűj-
teménye őrzi (ltsz.: FLT 4787). https://gyujtemeny.imm.hu/gyujtemeny/kiallitasfoto-dol-
gozoszoba-berendezese-muveszember-otthona-az-1906-evi-milanoi-vilagkiallitason/384



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     105

vész-otthon kialakításában – a parasztbútorok hatásán túl – felfedezhetjük a jel-
legzetes japán tértagolási rendszer hatását: az eltolható ajtókat, amiket Czakó 
Elemér iparművészeti szakíró a kiállításról írt ismertetőjében „japán rendszerű 
repülő falak”-ként jellemez (Czakó, 1907, p. 22), és ami a művész-otthon esetében 
sínen csúsztatható, lamellás függönyhöz hasonló térelválasztó elemként jelent 
meg. A Magyar Iparművészet hasábjain Györgyi Kálmán művészeti író Az ipar-
művészet a milanói kiállításon című cikkében egy másik fontos elemét is kiemeli 
a művész-otthon térelrendezésének, ami „sajátlag három részből áll: a széles hármas 
ablaktól balra eső rész az asszony munkahelyét mutatja, a jobbra eső a férfié, a tágas 
előcsarnok egyik fülkéjében pedig a gyermek játszóhelye van…” (Györgyi, 1906, p. 
165). Noha a művész-enteriőr sajátos igényekre reflektált, úgy tűnik, a benne 
kialakított térrendező elv a későbbi hazai lakásberendezési megoldásokban is 
szerephez jutott. Igaz, akkor már egy másik életfelfogásnak, nevezetesen a korszerű 
lakásnak az eredményeképpen, amit Nádai Pál művészeti író A lakásberendezés 
művészete című könyvében „kombinált szobaként” határozott meg: „ugyanazon négy 
falon belül a szoba több célt szolgál egyidejűleg […] a munkát parancsszóra elvégzi egy 
tolóajtó vagy sínen futó harmónikás fal…” (Nádai, 1939, pp. 112–113). 

A gyermekszoba vonatkozásában a 19. század végére, a 20. század elejére az 
önálló tér kialakítására törekvő igény egyre inkább előtérbe kerül nemzetközi és 
hazai szinten egyaránt (Tészabó, 2020). Ezzel együtt a hazai pedagógusok, nevelők, 
művészeti írók, képző- és iparművészek részéről is megfogalmazódnak a hozzá 
kapcsolódó elvárások: milyen legyen a gyermekszoba kialakítása, berendezése, 
díszítése. A 20. század első évtizedeinek hazai lakástervezése általános alapelve-
ket igyekszik megfogalmazni a gyermekszobát illetően. Ilyen például a napfény 
– a „legtermékenyebb a kelet felől jövő” –, és a természet jelenléte, aminek kapcsán 
Nádai Pál japán szokásokra hivatkozik: 

„Japánban a legtöbb gyermekszobának nincs több ékessége, mint egy-két nagy szines virág-
váza, amelybe időnként a saison friss virágai kerülnek. S egy-egy rügyező galy, néhány nyíló 
krizantémum, mégis a formaszépségek tiszta akkordjait üti meg az eleven gyermeklélekben 
[…] virágnak minden gyerekszobában kell lenni” (Nádai, 1911, pp. 8–9). 

Egészségügyi szempontból nem javasolt, hogy a szoba falán szőnyeg legyen vagy 
függöny az ablakon, mert az csak vonzza a port, ahogyan azt a Jó Egészség című, 
kéthetente megjelenő népszerű egészségügyi lapban dr. Bród Miksa gyermekorvos 
írta 1908-ban: „Még a szőnyegeknél is nagyobb porfogó a függöny, a mely még ezen-
kívül a rendes szellőztetést is akadályozza. Ezért az orvos a függönyt a gyermekszobában 
a leghatározottabban kerülendőnek tartja” (Bród, 1908, p. 45). Emellett az egyszerű 
anyagok és színek használatára, a méretek gyermeki arányokhoz történő alakítá-
sára, a fölösleges díszek elhagyására tesznek javaslatot a téma szakemberei: „A fala-



106 	  Hársvölgyi Virág

kon ne legyen sok kép s főleg ne olajnyomatok…” (n. n., 1909, p. 39), de a falakat 
frízszerűen körbefutó, mesejelenetekkel tarkított dekoratív alkotások jó példák, 
főleg a korabeli angol és amerikai művészek nyomán (Tészabó, 2020, pp. 78–79).

A fenti kérdések a hazai művészeti élet több kiválóságát is foglalkoztatták, és  
a tematikus iparművészeti kiállításokon (pl. Nemzeti Múzeum 1905, Iparművé-
szeti Múzeum, 1914) rendre meg is jelentek terveikkel, kész tárgyaikkal. A kiemel-
kedő munkák közé tartoztak Undi Mariska játékai, bútorai és gyermekszoba 
berendezésének mintalapjai, Kozma Lajos gyermekbútorai és virágfuttatói, Nagy 
Sándorné Kriesch Laura színes rajzai, Kövesházi Kalmár Elza gyermekszobába 
tervezett állatfigurás majolikafrízei. Undi Mariska 1903-as gyerekszoba terve 
külön is kiemelendő: nemcsak azért, mert az 1904-es St. Louis-i világkiállításon 
bronzéremmel, az 1906-os milánói világkiállításon pedig díszoklevéllel jutalmaz-
ták, hanem mert mintalapon is megjelent.9 Ezek a mintalapok fontos segédletei 
voltak az iparoktatásnak, mert hozzáférhetővé tették a legkiválóbb művészek 
terveit itthon és külföldön is. Itt megjegyzendő, hogy a horizontálisan komponált, 
ismétlődő figurák nemcsak a fali frízek jellemző megoldásai, hanem Undi mese-
fejléc-terveiben is tetten érhetők. Gyermekszobába tervezett és kivitelezett fali-
kép-fríz témában a kutatás jelenleg egy olyan hazai példát ismer, ami japános 
témát mutat be, és ami, jóllehet egyéni megoldású, de mégis korszellemet tükröző 
példa. A Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum Adattárában őrzött applikált 
textil falvédőt10 Majthényi Béláné Vadas Anna11 az 1900-as évek elején készítette 
saját kezűleg a gyermekei szobájába. A majdnem öt méter hosszú fríz egy folyópart 
menti narratív jelenetben japán nőket hordszéken cipelő és riksában húzó férfia-
kat, kimonós gyerekeket, napernyős hölgyeket, virágos kocsit ábrázol.12 A fríz 
egy-egy jelenetéhez papíralapon rajzos előtanulmányok készültek, melyekhez 
egyértelműen beazonosítható korabeli fotográfiák szolgáltak előképül, amiket 
egységes jelenetté komponált készítőjük.13 Japán fényképfelvételekre szép számmal 
találunk példákat a korabeli hazai sajtóban, útleírásokban publikált képek között, 
utazók vetített képes előadásaiban, így a magyar közönség számára ezek nemcsak 

9	 A mintalapot az Iparművészeti Múzeum Könyvtárának Mintalapgyűjteménye őrzi (ltsz.: 
MLP-B 1903.1.3).

	 http://gyujtemeny.imm.hu/gyujtemeny/mintalap-gyerekszoba-berendezesenek-ter-
ve/2888?ds=eyJxIjoidW5kaSAifQ%3D%3D&i=5

10	 A falvédőt a Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum Adattára őrzi (ltsz.: Ad.6486.1-2/2021).
11	 Vadas Anna egyik testvére, Vadas Jolán, a Japánt is megjárt híres földrajztudós, Cholnoky 

Jenő harmadik felesége volt.
12	 A falifríz képeit közli Hársvölgyi, 2023. (Szövegkötet 228., képkötet 227. a, c, e, g képek)
13	 A fotó párhuzamokat közli Hársvölgyi, 2023. (Szövegkötet, 228., képkötet 227. b, d, f, h 

képek)



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     107

ismerősek lehettek, de előképül szolgálhattak olyan alkotások létrehozásához, 
mint a fent említett falifríz.

(5) Kert-és növénykultúra
„A virágok szeretete, amely nemzedékről nemzedékre átöröklödve, valósággal veleszületik 
a japán gyermekkel, a japán nép egyik leg jellegzetesebb nemzeti sajátossága.”

Az életreform-törekvések egyik fő mozgatórugója a természetes állapotokhoz való 
visszatérés, szemben a 19. század végétől meginduló és egyre gyorsuló moderni-
zációs folyamatokkal, amiknek a sodrában a kor embere hamar talajt vesztett 
állapotban találhatta magát. A városi ember számára az életet hirdető erdőtől- 
mezőtől-virágtól való eltávolodás (Räde & Rerrich, 1929. p. 3), a kerttel való fog-
lalatosság (vagy annak hiánya), olyan mozgalmat hívott életre a 20. század első 
évtizedében, amely a diszharmonikus állapotból jelenthetett kiutat a növénykul-
túra újra emberközelségbe emelésével. Ebben a kontextusban ugyancsak hivatko-
zott példának számított a japánok virágszeretete, kertrendezési módszere, és 
a Kelet-Ázsiában őshonos növények hazai jelenléte. Mielőtt azonban a mozga-
lomról több szó esne, nézzünk egy korai példát a fővárosból a kertművészet egyéni 
megoldására. 

Budapesten a 19. század végén létrejött egy különleges kert, mely – ha nem is 
teljes történeti kertként, de – napjainkban is létezik. Ez a Hopp Ferenc Ázsiai 
Művészeti Múzeum kertje, amit néhai tulajdonosa Buitenzorg-laknak nevezett el 
az egykori holland jávai Buitenzorg (ma Bogor) botanikuskertjében tett látogatása 
nyomán. A szó jelentése: gond nélküli hely. Hopp Ferenc az első Föld körüli utazása 
után, 1885-ben vásárolta meg Budapesten az Andrássy út 103. szám alatt található 
villaépületet, ahová első világ körüli útjának tárgyi emlékeivel együtt költözött. 
Keleti művészetek iránti érdeklődését tükrözte otthonának kertje is, amelybe 
ritka növényeket telepített, és keleti műtárgyakat helyezett el. Hopp Ferenc ötven
éves szakmai jubileumán, 1895-ben az alkalmazottai így írták le a kertet: 

„Az érdekes nyaralóba lépve, mindjárt szembe tűnik a kert, amelyhez fogható nincsen sem 
a fővárosban, sem az országban. Mintha csak a mosolygó Japánnak egy részét varázsolták 
volna ide a főváros közepes közepébe. […] Még japán bambusz-híd, s a kert egyik sarkában 
japán kerti lak is van”14 („Jubileumi Album”, 1895, p. 8). 

Felvinczi Takács Zoltán művészettörténész – akinek nevéhez fűződik a gyűjtemény 
múzeummá szervezése – kéziratos visszaemlékezésében többek között ezt írta 

14	 Részletek Hopp Ferenc jubileumi albumából, 1895. Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti 
Múzeum, Adattár (ltsz.: A4640).



108 	  Hársvölgyi Virág

a kertről: „Ott valamikor játékos labirint, kis tavacskával és dombos partjait összekötő 
híddal utánozta Japánt és a nádfedeles, három oldalán nyitott lugashoz vezetett, ami 
olykor-olykor megtelt vendégekkel, kiknek körében a házigazda visszaképzelte magát 
a legtávolabbi Keletre…”15 (Felvinczi Takács, 1936, 2).

Ez a kert, túl azon, hogy egyéni elképzelést tükrözött, mások örömét is szol-
gálta: Hopp Ferenc gyakran és szívesen látott vendégeket otthonában, amelynek 
kertje az archív felvételek tanúsága szerint kedvelt helyszíne volt a látogatóba érke-
zőknek.

Ilyen léptékű kerti megoldásokra nem mindenkinek volt lehetősége, már csak 
a korabeli lakhatási viszonyok miatt sem, de volt igény a növénykultúra városi 
közegbe emelésére, a hanyatló virágkultuszt ellensúlyozandó. A Virágos Budapest 
néven 1910-ben életre hívott mozgalom programadó sorai a népművészethez való 
kapcsolódást is hangsúlyozták, mely ugyancsak fontos életreform-elem: „alig van 
nemzet a világon, amelynek népköltészete, népművészete oly szoros vonatkozásban 
volna a virággal, a virágos mezővel, s általában véve a természettel, mint a mi magyar 
népünkké” (Räde & Rerrich, 1929, p. 3). A mozgalom az első világháború előtt 
szép eredményeket ért el, de aztán a háború és az azt követő időszak nem kedve-
zett a főváros felvirágoztatásának. 1929-ig kellett várni, hogy a mozgalom újjá
éledjen, országos méretűvé váljon és megfogalmazza a háború utáni állapot cél-
kitűzéseit, köztük a főváros idegenforgalmának növelését, a hazai virágtermesztés 
fellendítését (Räde & Rerrich, 1929, pp. 4–5). Ugyanebben az évben a mozgalom 
előkészítő bizottsága már útmutatót adott ki a virágkedvelő közönségnek az ott-
honok díszítéséhez, az Iparművészeti Múzeumban pedig megrendezték a Virágos 
Budapest – Virágos Magyarország című kertészeti kiállítást. Témánk szempontjából 
ez azért is fontos, mert a Varga Márton által tervezett japánkertet is ekkor láthatta 
a korabeli közönség.16 A japán növénykultúra másik, nagy hatású bemutatójára 
ugyancsak az Iparművészeti Múzeumban került sor 1936 őszén, amikor a „japán 
virágkultúra bozontos ajándékának” nevezett – az európai kontinensen már több-
száz éve ismert – krizantémok lepték el a múzeumot Minár Pál installációs tervei 
alapján („Krizantémumok”, 1936, p. 230). 

15	 Felvinczi Takács Zoltán kéziratát a Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum Adattára 
őrzi (ltsz.: A 982/3).

16	 A japánkertről Ludwig Károly fényképész készített felvételt, amit az Iparművészeti 
Múzeum Adattárának Fotógyűjteménye őriz (ltsz.: FLT 4914). http://gyujtemeny.imm.
hu/gyujtemeny/kiallitasfoto-varga-marton-altal-tervezett-japankert-az-iparmuvesze-
ti-muzeumban-rendezett-viragos-bu/1852?ds=eyJxIjoiamFww6Fua2VydCJ9&i=0

	 Varga egy évvel korábban, 1928-ban tervezte meg az első hazai japánkertet Budapest 
Székesfővárosi Községi Kertészképző Iskola területén, Zuglóban.



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     109

A japánok virágszeretetével nem ezeken a kiállításokon keresztül ismerked-
hetett meg először a hazai közönség, hanem ismeretterjesztő cikkekben olvasha-
tott róla már a 20. század első éveiben. Ezek közül a kutatás számára külön is 
érdekesek a gyermek korosztálynak szóló szövegek, például Az Ujság című, 
délutánonként megjelenő politikai napilap első gyermekrovatában megjelent írás 
Morgó bácsi tollából: 

„Mert érdekes egy ország ám ez. Gyönyörű kék az ege, zöldek a szigetei, mindenütt virág 
és kert. Hallottatok-e valamit a cseresznyevirág-ünnepről, mit akkor ülnek meg, mikor 
az egész országban mindenütt virágoznak a cseresznyefák? Hát hallottatok-e valamit 
a crysanthemum-ünnepről? Mert tudnotok kell, hogy ez a szép virág is Japánból került 
hozzánk” (Morgó bácsi, 1904, p. 36). 

A Képes Krónika mellékleteként hetente megjelenő képes gyermeklap, a Tündér-
vásár 1935-ös számában Mindszent napjának közeledtével a virágokról szól egy 
ismertető Krizantémum címmel, ami a virág eredetét beszéli el, ami „nem honi 
eredetű. Kínából, Japánból származott hozzánk. Vagy háromszáz évnek előtte hozták 
Európába virágkedvelő tengerészek […]. A japánok régi idő óta nagyon kedvelik a kri-
zantémumot, még a császár címerében is díszük” (Tobisch, 1935, p. 12). Ugyancsak 
példának hozhatjuk a már többször idézett dr. Bozóky Dezső írását, Japán virág-
naptár címmel: „A virágok szeretete, amely nemzedékről nemzedékre átöröklödve, 
valósággal veleszületik a japán gyermekkel, a japán nép egyik legjellegzetesebb nemzeti 
sajátossága.” (Bozóky, 1932, p. 224).

A japán növények kapcsán érdemes visszautalnunk néhány gondolat erejéig az 
öltözet témájához is, mert a virágok a hímzéseknek is divatos részévé válnak a vizs-
gált időszakban: 

„A modern ember a maga túlhalmazott ismeretének daczára – vagy talán éppen azért – 
a túlfinomult, raffinált produktumok között vissza-visszavágyik a régiekhez, hogy meglelje 
azoknak kezdetlegességei között azt, amit átalakító, formáló, újjáteremtő képességével 
odaemelhet, ahová való, legszebb díszei közé. A sok gyári munka, a gyors, kevésbé értékes 
és kétségtelenül kevésbé szép gépi hímzést és egyéb felületesebb munkát szinte egy csapásra 
kezdte az utóbbi időben kiszorítani a műhímzés, ez a legszebb, leg fáradságosabb kézimunka, 
amelynek becsét csak azok ismerik igazán, akiknek kellő érzékük van annak elbírálásához 
és élvezéséhez. […] Gyönyörűek a japán hímzések. Az eredeti japán rajzok után készült 
munkák, a kóczos, szeszélyes krizantémumok” (Gömbösné, 1907, p. 34).



110 	  Hársvölgyi Virág

Összegzés 

A tanulmányban tárgyalt példákon keresztül érzékelhető, hogy a japán kulturá-
lis hatások az élet bizonyos területein ösztönzőleg hatottak, inspirációs forrásul 
szolgáltak a hazai életreform-mozgalom szemléletéhez, vezérelveihez, az azokat 
alkalmazók gyakorlati megoldásaihoz, különösen ott, ahol egyértelműen hivat-
kozási pontként tekinthetünk a szigetország kultúrájára. Érdekes látni, hogy 
valamennyi említett példa a testi-lelki egészség, a természetesség körébe vonható: 
(1) a testkultúra, testgyakorlás és (2) a személyes higiénia, testápolás témájában 
a mindennapos tisztálkodás japán erénye érhető tetten, (3) a női öltözet megre-
formálásában az egészséges test kívánalma az egészséges ruházattal áll szoros 
kapcsolatban, amit a keleti öltözetek – köztük a japán kimonó is – inspiráltak, 
(4) a tér-és lakberendezés, a gyermekszoba kialakításában és dekorálásában köve-
tendő példaként jelennek meg a vizuális és tartalmi elemek japán vonatkozásai, 
a (5) városi ember közelségébe hozott természeti elemek között pedig a japán 
kertkultúra/növénykultúra is hivatkozási alapot jelent.

Irodalom

A japáni kimono-öltöny. (1908). Magyarország, 15(120), 12.
A lakásberendezésről. A gyermekszoba. (1909). Az Ujság, 7(198), 39.
A női viselet káros hatásáról. (1890). Pesti Hirlap, 12(215), 7.
Agobián és Adorján. (1910). Budapesti Hírlap, 30(291), 46.
Bozóky, D. (1909a). Kagoshima és Beppu (Japáni fürdőlevél). Pesti Hirlap, 31(14), 36.
Bozóky, D. (1909b). A japáni tisztaság. Pesti Hirlap, 31(175), 34–36.
Bozóky, D. (1911). Két év Keletázsiában. Útirajzok. Japán. A szerző saját kiadása.
Bozóky, D. (1932). Japán virágnaptár. Kincses Kalendáriom. A gyakorlati élet általános útmu-

tatója. 36, 224–228.
Bród, M. (1908). A gyermekszoba. Jó Egészség, 7(4), 45–46.
Czakó, E. (1907). A magyar iparművészet szereplése a Milánói Nemzetközi Világkiállításon 

1906-ban. Az Országos Magyar Iparművészeti Múzeum előadásai.
Felvinczi Takács, Z. (1936). A Hopp Ferenc Keletázsiai Művészeti Múzeum. Királyi Magyar 

Egyetemi Nyomda, Különlenyomat, Budapest. Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum, 
Adattár, Felvinczi Takács Zoltán kézirat (ltsz.: A 982/3).

Fischer-Dückelmann, A. (1907). A nő mint háziorvos. „Minerva” Könyvkereskedő- és Kiadó 
Részvénytársaság.

Gömbösné Galamb, M. (1907). Műhímzésekről. Az Ujság, 5(60), 33–34.
Györgyi, K. (1906). Az iparművészet a milánói kiállításon. Magyar Iparművészet, 9(4–5), 

163–219. 



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     111

Hársvölgyi, V. (2018). „Pillanatfelvételek egy világkörüli sétáról”. Adalékok Kertész K. 
Róbert japán tanulmányútjához. In Boreczky Á., & Vincze B. (Szerk.), Reformpedagógia 
és életreform – recepciós tendenciák, intézményesülési folyamatok (pp. 135–157). Gondolat 
Kiadó.

Hársvölgyi, V. (2021). „Ébred-e már a kis gazdánk?”, avagy japán babák az Egészélet Szige-
tén – Pintyő játékai. In Őriné Nagy C. & Dr. Czeglédi N. (Szerk.), Nagy Sándor 150. 
Gödöllői Múzeumi Füzetek 19, (pp.143–164). Gödöllői Városi Múzeum.

Hársvölgyi, V. (2023). Japán gyermek-és játékkultúrájának recepciótörténete Nyugaton – A japán 
baba fogadtatása nemzetközi és hazai példákon keresztül. [Doktori disszertáció. ELTE 
PPK, Neveléstudományi Doktori Iskola]. doi: 10.15476/ELTE.2023.286

ifj. Weisz Jakab és Fia (1905). Budapesti Hírlap, 25(341), 22.
Ismeretlen felvétele (é. n.). Japán ruhaüzlet. Magyar Kereskedelmi és Vendéglátóipari 

Múzeum, Kereskedelemtörténeti fotógyűjtemény (ltsz.: KF_7072). https://mkvm.hu/
mdcb/?id=9585 

Ismeretlen felvétele (1906). Kiállításfotó–Nagy Sándor tervezte dolgozószoba berendezése 
(„Művészember otthona”) az 1906. évi Milánói Világkiállításon. Iparművészeti Múzeum 
Adattár – Fényképgyűjtemény (ltsz.: FLT 4787). 

	 https://gyujtemeny.imm.hu/gyujtemeny/kiallitasfoto-dolgozoszoba-berendezese-mu-
veszember-otthona-az-1906-evi-milanoi-vilagkiallitason/384 

Japán életszabályok a nép számára. (1926). Kincses Kalendáriom. A gyakorlati élet általános 
útmutatója, 30, 172.

Jubileumi Album. (1895). Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum, Adattár (ltsz.: A4640).
Katona, G. (1840). Ember, és nemzet különböző égalj alatt, szellemi ’s testi jellemeiben 

Athenaeum, 1840/1(34), 530.
Kátai, G. (1935). Testápolási üzenetek. Magyar Lányok – Lányok és anyák képes hetilapja, 

41(30), 378.
Kirakatverseny Budapesten 1911. (1911). Az Ujság, 9(270), 41.
Kőhalmy, J. (1907). Egyetemi sport. Egyetemi Lapok, 20(3),13.
Krizantémumok. (1936). Magyar Iparművészet, 39, 230.
Ludwig, K. (1929). Kiállításfotó–Varga Márton által tervezett japánkert az Iparművészeti 

Múzeumban rendezett „Virágos Budapest-Virágos Magyarország” című kertészeti kiál-
lításon 1929 novemberében. Iparművészeti Múzeum, Adattár – Fotógyűjtemény (ltsz.: 
FLT 4914) http://gyujtemeny.imm.hu/gyujtemeny/kiallitasfoto-varga-marton-altal-ter-
vezett-japankert-az-iparmuveszeti-muzeumban-rendezett-viragos-bu/1852?ds=eyJxI-
joiamFww6Fua2VydCJ9&i=0

Morgó bácsi (1904). A japáni gyermekekről. Az Ujság, 2(17), 36.
Myrdacz, E. (1907). Der Kimono. Politisch-Anthropologische Revue 6, 565. https://archive.

org/stream/politischanthrop6190unse/politischanthrop6190unse_djvu.txt 
Nádai, P. (1911). Könyv a gyermekről I. Franklin Társulat, Budapest.
Nádai, P. (1939). A lakásberendezés művészete. Királyi Magyar Egyetemi Nyomda.



112 	  Hársvölgyi Virág

Németh, A., & Skiera, E. (2018). Az életreform múltja és jelene. Elvágyódás az érzelmi 
ridegség elidegenitett világából – új irányok és helyszínek, világnézeti koncepciók, tár-
sadalmi hatások. In Németh A., & E. Skiera (Szerk.), Rejtett történetek – Az életreform-
mozgalom és a művészetek (pp.19–69). Műcsarnok. 

Pethes, J. (1897). A japánok műveltségi viszonyairól. Magyar Tanítóképző, 12(1), 62–69.
Radnai, D. Sz. (2022). A fürdőlevél poétikája és szociológiája a 18–19. századi magyar iro-

dalomban. Replika (126), 89–107. doi: 10.32564/126.6
Radó Aladár üzlete. (1910). Budapesti Hírlap, 30(252), 21.
Räde, K., & Rerrich, B. (1929). „Virágos Budapest. Virágos Magyarország”. Útmutatás abla-

kaink és erkélyeink virágdíszítésére, virágaink ápolására. Kiadja a „Virágos Budapest. Virá-
gos Magyarország” Előkészítő Bizottsága.

Relle, P. (1911). Nipponizmus. Aurora, 1, 23–27.
Révay, M. J. (Főszerk.). (1912). Révai Nagy Lexikona. Révai Testvérek Irodalmi Intézet 

Részvénytársaság.
Stern József Kálvin téri Nagyáruháza. (1910). Az Ujság, 8 (300), 21.
Szénásy, Hoffann és Tsa selyemáruháza. (1907). Az Ujság, 5(113), 25.
Szombathelyi, G. (1904). A fürdés befolyása az egészségre. Magyar Polgár, 27(51), 7.
Testgyakorlás a japánoknál. (1906). Kincses Kalendáriom. A gyakorlati élet általános útmu-

tatója, 10, 455–462.
Tészabó, J. (2020). Életreform elemek a gyermekszoba-tervezésben. In Kempf K., Vincze 

B. & Németh A. (Szerk.), Az életreform és a művészetek, (pp. 75–95). Műcsarnok, Magyar 
Reformpedagógiai Egyesület.

Titurel (1911). Fürdői levél. Sárga rózsa. Dunántúl, 1(102), 4.
Tobisch, I. (1935). Krizantémum. Tündérvásár, 11(44), 12.
Undi, M. (1903): Mintalap – gyerekszoba berendezésének terve. Iparművészeti Múzeum. 

Könyvtár–Mintalapgyűjtemény (ltsz.: MLP-B 1903.1.3).
	 http://gyujtemeny.imm.hu/gyujtemeny/mintalap-gyerekszoba-berendezesenek-ter-

ve/2888?ds=eyJxIjoidW5kaSAifQ%3D%3D&i=5
y. ö. (1911). A női divat. Az Ujság, 9(56), 7. 



A japán kultúra hatása a hazai életreform-mozgalomra �     113

The Influence of Japanese Culture  
on the Hungarian Life Reform Movement

Keywords

life reform, the influence of Japanese culture, hygiene, clothing, interior design–
children’s room, gardening

Abstract

Among the lifestyle alternatives of the late 19th and early 20th centuries, those 
are the focus of interest, where the influence of Japanese culture can be clearly 
understood. The fact that Japanese cultural elements and lifestyle habits in this 
period not only resonated with the life-improving intentions of the life reform 
efforts but also served as a source, and in several cases were considered concrete, 
referenced examples in areas of everyday life, such as body culture, hygiene, 
clothing, interior design (including the children’s room), garden culture makes 
the topic interesting for research. This study selects from texts published in 
Hungarian periodicals grouped around these subjects.



Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

A HAMVAS BÉLA KÖR SAJTÓ
REPREZENTÁCIÓJA A RENDSZER

VÁLTÁS KÖRÜL, ILLETVE 1990 UTÁN

Bevezetés

E könyvben Hamvas Béla munkásságával több tanulmány is foglalkozik. Ezek, 
a tanulmánykötetnek a címében is jelzett nézőpontjával összhangban azt vizs-
gálják, hogy a neves alkotó élete és életműve miként kapcsolódik a 19–20. szá-
zad fordulóján kibontakozó, a téma gazdag nemzetközi szakirodalmában élet-
reformként definiált, érintőlegesen a hazai kutatók által is vizsgált (Farkas, 
2001; Kovács, 2017, 2019) világszerte elterjedt társadalmi reformmozgalomhoz. 
A kötetben Pálkuti Anikó munkája elsősorban arra fókuszál, hogy ezen hatások 
miként jelennek meg Hamvas „életvilágában”; életmódjában, továbbá műveiben 
feltáruló élet- és világfelfogásában. Munkánk a fenti tanulmányhoz kapcsolódva 
elsősorban Hamvas életművének „utóéletét”, annak leginkább az 1980-as évek-
től felerősödő recepcióját vizsgálja majd. Ebből adódóan elméleti bevezetőnk 
elsősorban az életreform-mozgalom hátterében álló filozófiai, spirituális, kvázi- 
vallásos szellemi áramlatokra, valamint társadalomtörténeti motívumokra fóku-
szál majd. 

A téma kutatását megalapozó neves német társadalomtörténész definíciója 
szerint az életreform a 19. század végén kibontakozó széles körű modernizációs 
krízis (Hamvas munkáiban civilizációs „világválság”) orvoslására Európa és 
a transzatlanti térség számos országában megjelenő kritikai reformmozgalmak 
egyik irányzata (Krabbe, 1998). Ennek legfőbb sajátossága az erőszakmentesség, 
amelynek jegyében a korszak radikális anarchista, kommunista, szocialista elkép-
zeléseivel ellentétben a kívánatos változásokat nem kívülről induló gyökeres poli-
tikai reformok vagy forradalmi átalakulás útján, hanem az egyes emberek „önmeg-
váltását” eredményező „önreformok” által kívánta megvalósítani. Ebből adódóan 
egy sajátos, az egyéni életmód reformja általi megváltást vizionáló pacifista mes-
sianizmus lesz majd az életreform-törekvések legfontosabb, a földi lét felé irányuló 
gnosztikus-eszkatologikus megváltástanokon alapuló közös világnézeti magja, 
amelyek szakrális küldetésének kiteljesítéséhez a 19. és 20. századi forradalom-
vallásokhoz hasonlóan (vö. Somogyvári et al., 2021) szintén a keresztény sémát: 
bűnbeesés – megváltás – mennyország követik. Azonban a mozgalmak követői 



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     115

szerint a kibontakozó társadalmi, gazdasági, morális krízis leküzdésének eszköze 
a – Hamvas életében és világfelfogásában is fontos elemként megjelenő – magányos 
lázadás, a kapitalizmus világából való erőszakmentes kivonulás, a civilizációs 
ártalmaitól mentes természetes egyéni életforma és közösségi élet megteremtése 
(Krabbe, 1998, p. 74; Németh & Skiera, 2018, pp. 62–64).

Ennek gyakorlati megvalósítói a „város szürke falai közül” kimenekülő, 
a magántulajdon minden formáját elvető, erős közösségi hálót alkotó, önellátó 
gazdasági közösségek, a kommuna-mozgalmak. A fenti radikális közösségi forma 
megengedőbb, hibrid formájaként jelennek majd meg a századfordulón a közép
osztály körében népszerű, természetközeli, kertes környezetbe helyezett kertvá-
rosok létesítésére irányuló mozgalmak. A fenti új társadalmi terek és kapcsolati 
formák megalkotására törekvő elképzelésekkel sajátos szimbiózist alkotva jelen-
nek majd meg az egyes emberek életmódjának reformjára fókuszáló irányzatok. 
Ezek egy új antropológiát hirdetve, az egyes emberek saját testükkel létrehozott 
új diszpozíciók kialakításával, egy önreform segítségével látták megvalósíthatónak 
a jövő „új emberének” testi és lelki betegségektől egyaránt mentes világát, az egész-
séges emberek közösségének újbóli harmóniáját a természettel. Ezt a magasabb 
rendű „paradicsomi állapotot” valamikor a jövőben majd azok érik el, akik köve-
tik és betartják az önreform-mozgalom szentháromsága – a vegetarianizmus, 
a természetgyógyászat és a testkultúra – életvezetési elveit (Krabbe, 2001, p. 28).

Az egyéni életvezetés, illetve a társadalom kívánatos új formáinak megterem-
tésére irányuló mozgalmak által megteremtett Új Ember és Új Társadalom utó-
piáival együtt jelenik meg az abban központi szerepet játszó „új” spiritualitás, 
amelynek célja az ember és a természet, illetve a kozmosz megbomlott kapcsola-
tának újbóli megteremtése, azok összetartozásának új szakrális formák általi 
megélése. Az így megteremtett lelki megújulás gondolati-eszmei hátterét megle-
hetősen eklektikus filozófiai-teológiai eszköztár adja, amelyben az ókori gondol-
kodók (például Püthagorasz, Platón, Plótinosz, a gnosztika jelentős képviselői) 
mellett feltűnnek a reneszánsz és kora újkori filozófia hagyományai (például Pico 
della Mirandola, Paracelsus, Agrippa von Nettesheim, John Dee, Jakob Böhme, 
Emanuel Swedenborg), továbbá a korszak kritikai filozófiai divatirányzatai (pél-
dául Nietzsche és Bergson, továbbá a 20. század elején kibontakozó, René Guénon, 
Julius Evola és mások által népszerűsített tradicionalista irányzat képviselői) is.

A sokszínű szellemi spektrum fontos ismérve, hogy a fentiekben jelzett sze-
mélyek és irányzatok többsége egyben a különböző ezoterikus, illetve okkult esz-
merendszerekhez, és azok praktikáihoz is besorolható. Az ezek közös jellemzőit 
összegző okkult kifejezés olyan titkos, érzék-, illetve természetfeletti erők szere-
pét hangsúlyozó tanokra (például léleklátás, telepátia, szellemidézés) utal, amelyek 
nem ragadhatók meg a természettudományok, a pozitivista tudományosság esz-
közeivel. A rokon jelentésű ezotéria fogalom elsősorban az általuk megalkotott 



116 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

titkos tudás elitista jellegére utal. Olyan rejtett tudásra, illetve titkos tanításra, 
amely csak valamely beavatott „belső kör” számára elérhető. Ennek tagjai ezt 
a különleges tudást megerősítő titokzatos beavatási szertartások keretében nyerik 
el azokat a kivételes képességeket, amelyek alkalmassá teszi őket az emberi világ 
és a kozmosz felépítésének, működésének, a rejtett összefüggéseknek a felisme-
résére, bizonyos esetekben azok befolyásolására. 

Tanaikat az emberi kultúra közös, messze múltban gyökeredző tradícióiból, 
az úgynevezett ősi tudásból (például orfika, gnoszticizmus, kabbala, alkímia, 
asztrológia stb.), a korábbi korok, különösen az óegyiptomi, ógörög és óeurópai 
(kelta, germán, katar), középkori (templomos, szabadkőműves, rózsakeresztes 
stb.) rejtett hagyományaiból, azok ezoterikus bölcsességeiből, továbbá különböző 
keleti (hindu, buddhista, tibeti) és indián vallási hagyományokból eredeztetik. 
Praktikáik, az eredeti személyiséget, az egyén pszichés tudatállapotait gyökeresen 
átformáló rituálékra épülnek. Ezek lehetnek különböző tudatmódosító gyakor-
latok (meditáció, imagináció, jóga), okkult praktikák (mágia, csillagjóslás, tarot 
kártyavetés), gyógyító terápiák (homeopátia, Bach-illatterápia, ayurveda, reiki, 
kínai gyógyászat, antropozófiai orvoslás, pszichoterápia, sámánista gyakorlatok 
stb.) (Németh, 2020, pp. 50–56; Németh, 2023, pp. 68–72).

Ezek egyik, a századfordulón felbukkanó vonulatát az evolúciós elmélet vul-
gáris formájaként megjelentő, a pozitivista tudományok és a vallás, az empirikus 
tapasztalat és természetfeletti erők közötti kapcsolat, továbbá a végső egyetemes, 
ősi tudás újbóli megteremtésére törekvő eszmei áramlatok alkották (például a spi-
ritizmus, a német biológus Ernst Haeckel népszerű „tudományvallása”, 
a monizmus). Ez a törekvés vezérelte az Egyesült Államokból induló, 1875-ben 
Henry Steel Olcott és Helena Petrova Blavatsky által alapított egyetemes teozófiai 
mozgalmat, továbbá az abból kiváló, 1912-ben Rudolf Steiner által létrehozott 
német változatát, az antropozófiát is.

A mozgalmak másik vonulatát a művészet szakrális funkcióját hangsúlyozó 
különböző spirituális művészközösségek (például az angol preraffaeliták, a német 
Stefan George köre, Diefenbach, Fidus és más „művészpróféták” hatására kialakuló 
művészkommunák) alkották. Megjelentek továbbá – gyakran a felsoroltakkal 
szimbiózisban – a Távol-Kelet (India, Kína, Tibet, Japán) szellemi áramlatainak 
és vallásainak különböző szinkretikus formái (például a buddhizmus és taoizmus 
különböző változatai). A közel-keleti, leginkább iszlám (például a szufi mozgalom) 
hatások mellett a különböző sámánvallások, valamint a germán, árja és egyéb 
újpogány vallások (hazánkban például a turáni, valamint különböző hun–magyar 
ősvallás-mozgalmak) különböző irányzatai is felbukkannak (Németh & Skiera, 
2018; Németh, 2020, 2023).

A 19–20. század fordulóján a fenti mozgalmak rendkívül népszerűek voltak 
a Monarchia nagyvárosaiban (Bécsben, Budapesten és Prágában) az ekkor eszmélő 



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     117

fiatal generáció értelmiségi tagjai körében (írók, képzőművészek, zeneszerzők, 
filozófusok, természet- és társadalomtudósok) is. Gyakran maguk is követői, sőt 
terjesztői voltak a korban divatos önreform mozgalmaknak (vegetarianizmus, 
természetgyógyászat, homeopátia, bicsérdizmus, testkultúra, túra- és sportmoz-
galmak stb.), továbbá az azokhoz kapcsolódó különböző ezoterikus, gnosztikus 
irányzatoknak (teozófia, antropozófia, mazdaznan és más okkult, anarchista, 
tolsztojánus, kommunista tanoknak). A vegetáriánus étkezés és a természetgyó-
gyászat az ezekhez társuló különböző okkult eszmékkel leginkább a városi pol-
gárság és az arisztokrácia körében népszerűek. A városi kispolgári és a munkás-
rétegek világában az antialkoholista, a torna- és sport-, valamint a természetjáró 
és túramozgalom hódított, jóllehet azok elterjesztésében fontos szerephez jutott 
a magyar teozófiai és vegetáriánus mozgalom is. Az életreform-törekvésekkel is 
szoros kapcsolatban álló, de leginkább a kommunisztikus forradalmi tanokkal 
rokonszenvező munkássport-mozgalom fontos intézménye volt a Duna mellett, 
Göd közelében működő „Gödi Fészek” és a horányi turistatelep (Németh, 2020, 
pp. 42–44).

Történeti háttér: Hamvas Béla szerepe  
és kapcsolódása az életreformhoz

Az I. világháború lezárulásával együtt járó politikai, földrajzi és társadalmi vál-
tozásokkal egyetemben a századelőn kibontakozó életreform-mozgalmak első 
jelentékeny korszaka (Németh, 2005) is a végéhez érkezett. A két világháború 
közötti periódusban a korábbi történelmi időszakok restaurálására törekvő poli-
tikai retorikában mindinkább a nemzeti, illetve népi, és egyre inkább a faji vonat-
kozású elemek lettek dominánsok (Németh & Skiera, 2018, pp. 66–67).

Az 1920-as évek végén megjelenő, fiatal művész- és tudósgeneráció közössé-
geként szerveződött Hamvas Béla1 és Kerényi Károly2 vezetésével 1935–1936-ban 
a „Sziget” sorozatcímmel megjelent (Ambrus, 2009, p. 7) háromkötetes könyv-
sorozat köré egy, az életreform gondolkodásmóddal rokonszenvező értelmiségi 
csoport, amely a klasszikus görög kultúra értékvilágának bemutatására és meg-
vitatására vállalkozott (Németh & Skiera, 2018, p. 67). Hamvas az 1920-as évek-
ben találkozott Kerényivel,3 az 1930-as évek elején pedig már a szűkebb baráti 
társaságához tartozott – útitársa volt például azon a dalmáciai úton is, amely 

1	 Hamvas Béla (1897–1968) Kossuth-díjas magyar író, filozófus, esztéta és könyvtáros.
2	 Kerényi Károly (1897–1973) klasszika-filológus, vallástörténész, egyetemi tanár, a Magyar 

Tudományos Akadémia tagja, 1948-ban Svájcba emigrált.
3	 Sarlóska Ernő visszaemlékezése szerint 1929-ben Kerényinél találkozott először Hamvassal, 

akivel később munkatársak voltak a Fővárosi Könyvtárban (Sarlóska, 1999, p. 252).



118 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

Kerényinek a „Sziget” ihleteként szolgált (Fenyvesi, 2012, p. 261). Az 1935-től 
1939-ig létező „Sziget-kör”4 a hasonló szellemiségű – művészet- és tudományközi 
ókorkutatói közösséget formáló – barátok csoportjából5 alakult ki, akik a Centrál 
Kávéházban jöttek össze időről időre (Fenyvesi, 2012, p. 243; Komoróczy, 2018, 
p. 26; Kovács, 2022, pp. 296–297).

A Hamvas által is szorgalmazott közösség szellemisége Nietzsche hatására 
utal, ami már névválasztásukban is megjelenik. Fenyvesi Kristóf (2012) szerint 
maga Nietzsche fogalmazta meg az 1870-es években egy „idillikus szigeten” meg-
alapítandó „bölcs férfiakból álló kolónia”, „egy új Görög Akadémia” gondolatát 
(Fenyvesi, 2012, p. 263). A közösségi elitcsoport egyik gyakorlati kivitelezője 
a Nietzsche szellemi hagyatékát felvállaló (a Bevezetőben korábban említett) német 
művészpróféta, Stefan George és a köré szerveződő – a művészetet szakrális jel-
leggel rendelkező eszközként alkalmazó – művészcsoport, a George-kör lesz (Dara-
bos 2002, pp. 203–206; Szántó, 2003). Hamvas a fenti elképzelésekkel rokon, 
a kor civilizációs válságán túllépni képes spirituális közösség megteremtésével 
kapcsolatos elképzeléseit az 1934–1935 között alkotott „Álarc és Koszorú” cím 
alatt összegyűjtött esszéiben fogalmazta meg. A George-kör hatását tükröző élet-
reform-közösség alapítására irányuló tervei a negyvenes évek közepén Szabó Lajos-
sal és Tábor Bélával folytatott „csütörtöki beszélgetések” során is előkerülnek majd: 

„Leírtam a Magyar Hyperionban, amelynek tárgya: heroikus (görög–pogány) kísérlet 
az új magyar közösség megteremtésére. Hőse: Kerényi Károly és én. A körénk gyülekező 
fiatalok igénye feljogosított arra a kérdésre, hogy miként lehet szakrális eszközökkel meg-
teremteni közösséget és ezzel egy egész népet romlás útján megállítani. Történt 1934–35-
ben. Kerényit egy közösen eltöltött nyáron beavattam a George-körről szóló könyvvel és 
útmutatásokkal és kifejezett igénnyel abba, hogy ennek megteremtése szükséges…” (idézi 
Palkovics, 2017, p. 405).

Az Álarc és koszorú esszéi, valamint az azokhoz kapcsolódó Magyar Hyperion és 
Hexakion a kor szellemének elfajulását bírálva mutatták be azokat a lehetőségeket, 
amelyek Hamvas szerint alkalmasak lettek volna arra, hogy a kor emberét feléb-

4	 A csoportot több alternatív elnevezéssel is illeti a szakirodalom és a kapcsolódó visszaem-
lékezések, úgymint „Kerényi-kör” (tekintettel arra, hogy a csoport jobbára a Kerényihez 
kapcsolódó ókortudományi, régészeti vagy a klasszika-filológia területéről érkező egykori 
egyetemi hallgatókból állt), „Stemma” (vagyis „Koszorú”), „Sziget”, vagy egyszerűen csak 
„a társaság”, amelyhez később a magyar szellemi élet számos jeles személyisége, írók, 
falukutatók, filozófusok csatlakoztak például Prohászka Lajos, Kövesdi Dénes, Szerb 
Antal, Németh László és mások (Komoróczy, 2018, pp. 20–21).

5	 Ezzel szemben a „Kerényi-kör” a Kerényi Károlyhoz kapcsolódó egykori egyetemi hallga-
tókból szerveződött (Komoróczy, 2018, p. 26).



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     119

resszék a modern „sekély, üres életnek ebből az ördögi, szürke, kísérteties, sivár idió-
taságából – kiragadni innen és belevinni a gyökerek felé az ősi természetbe és felfelé 
a magas szellemiségbe” (Palkovics, 2017, p. 406).

A fenti német gyökerű életreform hatások mellett Hamvas későbbi munkássága 
mind erőteljesebben közelít majd az 1920-as években kibontakozó, René Guenon 
és Julius Evola, Leopold Ziegler és mások által megalapozott, a francia ezoterikus, 
okkult hagyományokhoz is erősen kötődő, úgynevezett tradicionalista iskolához 
(Farkas, 2001; Kovács, 2017, 2019; Sedgwick, 2004). Ez legmarkánsabban élet-
művének talán legnagyobb ezirányú vállalkozásában, az 1936 és 1961 között 
megalkotott Az ősök nagy csarnoka című gyűjteményben jelenik majd meg, amely 
a korszak életreform törekvéseinek egyik általunk is bemutatott fontos szellemi 
pillérét jelentő, ezoterikus–okkult szemléletmódjának talán legjelentősebb hazai 
alkotása. Az általa több évtizeden át, négy kötetben megjelentetett, a tradiciona-
lizmus szemléletmódját követő fordításai, szövegelemzései és tanulmányai, az 
úgynevezett egyetemes hagyomány nagy archaikus egységeinek legfontosabb 
szövegeihez kapcsolódnak. A válogatás első kötete a védikus hagyományt, a budd-
hista tradíciót, a második a kínai taoista és csan, valamint a tibeti bön és budd-
hizmus, valamint a japán zen nagy alkotásait gyűjtötte össze. A harmadik kötet-
ben az egyiptomi Halottaskönyv, a kabbala (Széfer jecira) mellett az iszlám 
misztika (szufi) eszméi kaptak helyet. A negyedik kötet eklektikus formában az 
okkultizmus ezotérikus szellemi örökségének további fontos alkotásait tartal-
mazza. Abban az ógörög tradíciók (Orpheusz, Empedoklész, Püthagorasz, Hérak-
leitosz) mellett megjelentek a közép-amerikai hagyományok, valamint a középkori 
okkultizmus alkotásai (például alkímia, Jakob Böhme) is (Dúl, é. n., pp. 5–6).

Hamvas már a válogatás első kötetének bevezetőjében is jelezte elkötelezett-
ségét, hogy az emberiség egyetemes hagyományait reprezentáló szövegek kivá-
lasztásához René Guénon munkái jelentették a szellemi inspirációt: 

„Az emberiség szellemi alapállását egyes pontokon már régebben megsejtették és felőle igen 
lényeges megállapításokat tettek. Sajnálatos, hogy e megállapítások egyetemes jelentőségéről 
senkinek sejtelme sem volt. René Guénon volt az, aki átható és kiterjedt ismereteivel a hely-
zetet felismerte és felmérte. Guénon megértette, hogy amit az európai filozófia, őskorkutatás, 
valláslélektan, etnológia, filológia, mélylélektan, s  igen sok más irányzat csaknem száz 
éve, Hegel óta keres, nem egyéb, mint az egész emberiségre kiterjedő egyetemes őstudás. 
Az őskorban, keleten és a középkor végéig nagyobbára Európában is ezt tudatosan őrizték, 
s a nemzedékek egymásnak átadták. Ezért nevezi Guénon az őstudást hagyománynak. 
Az újkor elején törés következett be. Az emberiség Európában a hagyomány ellen foglalt 
állást. A szembenállást hívják szcientizmusnak. A szcientizmus az őstudásról néhány 
száz évre a figyelmet el tudta terelni, de ennek következtében az európai emberiséget olyan 
válságba sodorta, hogy a közösségi lét, a gondolkodás, a pszichológiai és szellemi életrend 



120 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

felbomlásával fenyegetett. […] Guénon észrevette, hogy az, amit az európai talált, az őskori 
és keleti alap-igazságrendszerrel megegyezik, s ezt néhány alapvető műben kimondta…” 
(Hamvas, é. n., pp. 13–14).

A II. világháborút követő években – annak ellenére, hogy kéziratainak jelentős 
része a bombázások következtében elpusztult – 1948-ig aktívan folytatta mun-
káját. Ekkor a korszak vezető ideológusának számító Lukács György kritikái 
hatására diszkreditálták: a Fővárosi Könyvtárban betöltött állásából elbocsátották, 
kényszernyugdíjazták, munkáinak kiadását és terjesztését betiltották. Az írással 
alkalmi munkái mellett foglalkozott, illetve visszavonultan, remeteként élt 1968-
ban bekövetkezett haláláig (Ambrus, 2009, p. 7; Hornyik, 2018, p. 29). 

Szakirodalmi áttekintés: Hamvas életművének hatása, 
kultuszának kialakulása

A hamvasi életmű és a körülötte kialakult kultusz – melyet Farkas és Mund (2001) 
„hamvasizmusként” azonosít – kezdetei az 1960-as évekbe nyúlnak vissza. 
Az önálló szellemi közösségek működésének tere alapvetően a privát életre kor-
látozódott, tekintettel a Kádár-rendszer „3T” formulával kifejezett kultúrpoliti-
kai irányelveire (azon is belül a konszolidáció jegyében kedvezményezett, előtérbe 
kerülő népi írók körére), amelynek folyományaként – a bizonyos műveiben a szo-
cializmus eszméjét is nyíltan kritizáló – Hamvas munkái 1948 után közel negy-
ven évig nem kaphattak publikációs fórumot (Horváth, 2013, p. 89; Romsics, 
2017, pp. 453–454). Ebben az időszakban egy sikertelen kezdeményezése volt 
a képzőművészek alkotta Zuglói Kör alapítójának, Molnár Sándornak6 – aki 
egyébként barátságot ápolt Hamvassal – azon kísérlete, hogy Hamvas műveit 
népszerűsítse a Kör tagjai között, illetve egy alkalommal meghívta magát Ham-
vast is, hogy – életében utoljára – tartson előadást. A próbálkozás kudarca részint 
abból adódott, hogy Hamvas írásait a Kör tagjai eltérően értékelték, másrészt 
pedig, hogy működésük alapvetően képzőművészeti, és nem irodalmi kérdések 
megvitatását szolgálta (Andrási, 1991, pp. 50–51; Farkas & Mund, 2001, p. 54).

Az 1970-es évek két szempontból jelentősek a Hamvas-kultusz kialakulásának 
vizsgálatában. Egyrészt a kulturális élet egyes csoportjai „underground” idősza-
kukat élték ekkor: főképpen a tiltás kategóriájával sújtott értelmiség fordult el 
a direkt közéletiségtől és élte ki magát egyre inkább a nyugati típusú, önszerveződő 
ellenkultúra – saját maga formálta – szabadságában. A kereteket egyre kevésbé 
a nyilvánosság, mindinkább a periférián elhelyezkedő színterek (vidéki kultúr

6	 Molnár Sándor (1936–2022) Kossuth-díjas festőművész, szobrász, a Zuglói Kör alapítója.



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     121

házak, lakások, egyetemi kollégiumok, klubok és a szamizdat) jelentették, amely-
nek hozadéka volt sok esetben a zárkózottság, illetve a példaképekhez kötődő 
egyfajta „titkos tudás” (amelynek birtoklása egyfajta elithez tartozási érzettel 
társult, amelyet csak az avatott „belső kör” tagjai érhetnek el – lásd a Bevezetést) 
megszerzésének igénye (Farkas & Mund, p. 54; Romsics, 2017, p. 454). Mindez 
az évtized második felében lesz hangsúlyosabb, amikor kezdetét veszi – zömében 
értelmiségi körök részvételével – az ellenzéki csoportosulások és intézményeik 
szerveződése (Valuch, 2011, pp. 34–35).

Hamvas kultuszszeméllyé válása az 1980-as években viszonylag hirtelen zajlott 
le. Ennek hátterében az a folyamat áll, amely során az államhatalom központi 
eszmerendszere fokozatosan kiüresedett (vö. Csizmadia, 1995), és amelynek ered-
ményeképpen a tapasztalati valóság és az eszmék közötti ellentmondások bizony-
talanságot eredményeztek (többek között) a marginális helyzetben lévő fiatal 
értelmiségiek körében, akiknek egy csoportja a vallás és a spiritualitás témakörei
nek (a többször említett „rejtett tudás”) irányába orientálódott. Ebből a szem-
pontból bizonyos hagyományok újraéledésének az időszaka is volt ez, mivel Ham-
vas esszéírási gyakorlatára a 19. századi Távol-Kelet kutatóinak munkássága is 
erősen hatott (Földiné Irtl & Komár, 2017, pp. 195–196), a pályája korábbi sza-
kaszában példaként szolgáló George-kör gondolati világa szintén rokonszenvezett 
a távol-keleti eszmeáramlatottak és vallásokkal (Németh & Skiera, 2018; Németh, 
2020, 2023). E két tényező, vagyis a kulturális értékválság, illetve az egyén gyö-
kértelenné válása egy-egy motivációs tényezője lehet a kultuszokra alapozódó új 
vallási mozgalmak kialakulásának (Andorka, 2003, pp. 549–555).

A Hamvas-kultusz felerősödésének időzítése több tényezőre vezethető vissza: 
az egyik legmeghatározóbb ezek közül a válság szimbóluma (Kovács, 2022, pp. 
295–297) – Hamvas egyes munkáinak (így például az 1983-ban kiadott „A világ-
válság” című kötetének7) központi fogalma –, amely illeszkedett a korképhez. A „ham-
vasizmusban” mint ideológiában a követők egyik köre az okkultizmushoz és a keleti 
bölcselethez (és az ez által elérhető életérzéshez) látott biztosítani hozzáférést, mások 
pedig a művelődéstörténeti és irodalmi műveltséget alapozó lexikalitás megszerzése 
miatt keresték a „titkos tudást” (Farkas & Mund, 2001, pp. 54–60).

Végső soron a követők egyre nagyobb tábora, az egyre szélesebb körű legitimá-
ció, az intézményesülés és ennek révén a mind szabadabb hozzáférés vezetett el oda, 
hogy a rendszerváltást követő évtizedben aztán mérséklődött az érdeklődés Ham-
vas életműve (és ezzel a körülötte kialakult kultusz) iránt. Jól illusztrálja ezt Szathmári 
Botond (1997b) elbeszélése is: míg a Hamvas Béla Kör alakulása idején 50 és 130 fő 

7	 A kötet Szigethy Gábor szerkesztésével, a Magvető Könyvkiadó „Gondolkodó magyarok” 
című könyvsorozatának tagjaként jelent meg, az alábbi esszéket tartalmazza: „Genezis”, 
„Modern apokalipszis”, „Krízis és katarzis”, „A világválság”.



122 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

között mozgott az alkalmak látogatottsága, az 1990-es években, a ,,kezdeti szen-
záció elültével” 25–40 főre apadt a létszám (Szathmári, 1997b, p. 77). Ennek oka 
a társadalmi igények hirtelen és jelentős változása volt: a gondolati és vallásszabad-
ság bármilyenfajta hithez, világnézethez szabad utat engedett, amelynek révén már 
nem volt jelentősége a korábban nehezen megszerezhető és referenciaszemélyekhez 
kapcsolódó tudásnak. Az egykor fennálló intézmények jó része rövid időn belül 
megszűnt, míg mások a hamvasi gondolatoktól idegen tartalommal kezdtek foglal-
kozni (Farkas & Mund, 2001, p. 61). Ebből a szempontból ma egyedüliként kivételt 
jelent a Hamvas Béla Kör, amely jelenleg is aktív – előadásait főképpen a budapesti 
Eötvös József Gimnáziumban tartja.

Hamvas Béla életútjának és szellemiségének megismerésével kapcsolatban 
– a rendszerváltást követő évek tendenciájával szemben – az elmúlt két évtizedben, 
de különösen az utóbbi néhány évben növekvő érdeklődés figyelhető meg. A Ham-
vas Béláról szóló szakirodalomban megjelenő legjellemzőbb témakörök feltárását 
nehezíti, hogy ez idáig nem jelent meg sem szisztematikus szakirodalmi áttekin-
tés, sem teljes körű annotált bibliográfia. Elmondható, hogy a publikációs aktivi-
tás általában az alábbi csomópontok köré szerveződik: a hamvasi filozófia össze-
függésrendszere, életrajzi áttekintések (ideértve az egyes írások keletkezésének 
történetét is, lásd: Darabos, 2002), valamint az írásokban alkalmazott szóhasz-
nálat – egyfajta szótárjellegű – értelmezése (vö. Bódis, 1997; Czakó, 2001; Dara-
bos, 2011). A fókuszpontok körvonalazása a filozófiatudományi és -történeti, 
illetve művészetfilozófiai kutatások terén is látható: az utóbbi években olyan tanul-
mányok születtek, amelyek Hamvas természet- és művészetfelfogásán (Thiel, 
2018, 2022), egyes műfajokról alkotott nézetének rekonstrukciós kísérletén (Odo-
rics, 2006), illetve válságértelmezési írásain keresztüli tükröződését (Szabó, 2022; 
Thiel, 2015) igyekeztek érzékeltetni. A fin de siècle életreform-mozgalom és Ham-
vas kapcsolatát Pálkuti (2023) kísérelte meg bemutatni, munkájában megállapítva 
annak – és általában az életmű elemzésének – egyértelmű nehézségeit.

Ugyanakkor Hamvas nemcsak a tudományos, de a kedvtelő olvasói közeg 
számára is hozzáférhető. Az 1950-ig született tanulmányok és esszék – amelyek 
a Hamvas-életmű gerincét képezik – 33 tagból álló kötetsorozatként már az 1990-
es évek óta folyamatosan jelentek meg, 2020-tól pedig egyes esszék ismételt kiadá-
sára kerül sor „Hamvas Béla Kiskönyvtár” sorozatcím alatt.8 Több olyan kezde-
ményezés is indult, amelynek célja a „laikus közönség” közelítése Hamvas 
értelmezéséhez, műveinek értő olvasásához, egyfajta „beavatódáshoz” művei és az 
általa használt fogalomrendszer világába.9

8	 Lásd a Medio Kiadó honlapját: https://hamvasbela.hu/spl/493492/Hamvas-Bela-kiskonyvtar 
9	 A Hamvas-életművet gondozó Medio Kiadó 2020-ban adta ki Katona Zsuzsa szerkesztésé-

ben az Önmagunk teljessége: Szemelvények Hamvas Béla műveiből című válogatáskötetét.



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     123

Ugyanakkor mind a Hamvas-életmű sorsa (ideértve az 1949 és 1989 közötti 
politikai berendezkedés tiltólistájára kerülését), mind pedig az a kérdésfeltevés, hogy 
a rendszerváltás utáni szabad hozzáférést követően miképpen szerveződtek és hogyan 
definiálták magukat azok a „mozgalmak” hazánkban, amelyek valamilyen formában 
Hamvas Béla kultuszát építették, sem szociológiai, sem antropológiai megközelí-
tésből nem képezte eddig kutatás tárgyát (Farkas & Mund, 2001, p. 52).

A fentiek nyomán jelen tanulmány célja, hogy azonosítsa és számba vegye 
azokat a mérföldköveket, amelyek a közel 30 éve fennálló, kizárólag Hamvas Béla 
emlékének ápolásával foglalkozó intézmény, a Hamvas Béla Kör működésének 
történelmi folyamát meghatározza (Farkas & Mund, 2001, p. 62), illetve azonosítsa 
azokat a motívumokat, amelyek a hasonló néven szerveződő csoportok működé-
sével összevethetők. A vizsgálat tárgya annál is inkább szükségessé teszi a későb-
biekben mélyebbre ható történeti kutatások lefolytatását, mivel a Hamvas Béla 
Kör története fragmentált formában ismert, rövidebb terjedelmű összegzés tevé-
kenységével kapcsolatban utoljára az ezredforduló előtti kiadással lelhető fel (Szath
mári, 1997b). Munkánk ehhez kívánja a kezdő lépéseket megtenni, és mintegy 
előkészíteni a szisztematikus történeti feltáró munkát.

Források és módszerek

A dolgozat primer forrásait alapvetően azok a digitális sajtótartalmak jelentik, 
amelyek információt adnak egyes, dedikáltan Hamvas Béla életművének megis-
merése köré szerveződő csoportosulások (egyesületek, asztaltársaságok, ismeret-
terjesztő körök, intézményi keretben – például egyetemeken – létrejövő csoportok) 
kialakulásának és működésének történeti aspektusairól, valamint tevékenységük 
öndefiníciójáról. A sajtó mint forrás használata elméleti és technológiai szempont-
ból is előnyös. Egyrészt a digitalizálás révén nagy mennyiségben hozzáférhető az 
online térben, másfelől a keresőszoftveres támogatás által egy-egy vizsgálni kívánt 
téma kulcskifejezéseinek alkalmazásával a forrásgyűjtés folyamata rövidül és egy-
szerűsödik (Fedeles-Czeferner, 2023, pp. 135–136). A napi- (és az ismeretterjesztő) 
sajtónak mint forrásnak ugyanakkor Alvári (1998) szerint megvan az a technikai 
előnye is, hogy sokféle eseményről és akár olyan körülményekről is beszámol, 
amelyeket a tudományos szaksajtó nem tart számon.

A primer források körét azok az 1980 és 2023 között megjelenő sajtótermékek 
adták, amelyek az Arcanum Digitális Tudománytár (ADT), illetve a Hungaricana 
Közgyűjteményi Portál (HKP) teljes szövegű keresőjének használata révén elér-
hetőek (Schrek, 2023, pp. 237–240). A vizsgálat ebben az esetben előre megha-
tározott keresőkifejezések alkalmazásával, jelhordozó deduktív tartalomelemzés 
módszerével történt. E folyamat lényege, hogy a tartalmak kategorizálása a jelzé-



124 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

sek pszichofizikai sajátosságaira alapozva zajlik (Krippendorff, 1995, p. 34). Vizs-
gálatunk forrásainak azonosítását az egyes keresőkifejezések – a vizsgálandó 
időkörön belül az első és utolsó (évszám szerinti) említése közötti – találatainak 
mennyisége adja. Tekintettel a kutatás középpontjába állított szervezet, a Ham-
vas Béla Kör történetére, az ennek működéséről szóló hírek feltárása jelentette az 
adatfeltárás fókuszát. Ugyanakkor (főképpen a későbbi tájékozódás elősegítése 
céljából) a források azonosítása során több keresőkifejezésre vonatkozó adat (így 
a találatok gyakorisága, a források keletkezésének legkorábbi és legkésőbbi 
évszáma) is összegezve lett, ezeket az ADT esetében az 1. táblázat, a HKP ese-
tében a 2. táblázat foglalja össze:

Keresőkifejezés
Találatok 
száma10 Első említés éve Utolsó említés éve

„Hamvas Béla Kör” 87 1988 2021

„Hamvas Béla Baráti Kör” 5 198911 1997

„Hamvas Béla Társaság” 34 1989 2020

„Hamvas Béla Klub” 71 1992 2018

„Hamvas Béla Baráti Társaság” 133 1995 2005

„Hamvas Béla Könyvtár” 75 1999 2019

„Hamvas Béla Városi Könyvtár” 1992 1999 2022

„Hamvas Béla Asztaltársaság” 128 2000 2021

„Hamvas Béla Intézet” 44 2000 2018

„Hamvas Béla Kultúrakutató Intézet” 221 2000 2023

„Hamvas Béla Emléknap” 12 2001 2019

„Hamvas Béla Borklub” 32 2008 2013

„Hamvas Béla Gimnázium” 158 2012 2021

„Hamvas Béla Alapítvány” 34 2016 2021

összesen: 2857

1. táblázat: A primer források közé sorolható találatok számszerű megoszlása  
(2024. január 10-i állapot) az egyes keresőkifejezés-variánsok tekintetében  

az ADT adatbázisában (saját szerkesztés)

10	 A keresőkifejezés révén kinyert találatok száma, az esetlegesen fals pozitív azonosításokkal 
együtt.

11	 A keresőszó említése a Hamvas Béla Kör kontextusára utal.



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     125

Keresőkifejezés
Találatok 
száma12 Első említés éve Utolsó említés éve

„Hamvas Béla Kör” 16 1991 2015

„Hamvas Béla Baráti Kör” 0 – –

„Hamvas Béla Társaság” 0 – –

„Hamvas Béla Klub” 41 1995 2011

„Hamvas Béla Baráti Társaság” 0 – –

„Hamvas Béla Könyvtár” 2 2018 2018

„Hamvas Béla Városi Könyvtár” 11 2004 2015

„Hamvas Béla Asztaltársaság” 2 2014 2016

„Hamvas Béla Intézet” 2 2002 2006

„Hamvas Béla Kultúrakutató 
Intézet”

36 2002 2015

„Hamvas Béla Emléknap” 0 – –

„Hamvas Béla Borklub” 0 – –

„Hamvas Béla Gimnázium” 1 2017 2017

„Hamvas Béla Alapítvány” 4 2015 2019

összesen: 115

2. táblázat: A primer források közé sorolható találatok számszerű megoszlása  
(2024. január 10-i állapot) az egyes keresőkifejezés-variánsok tekintetében  

a HKP adatbázisában (saját szerkesztés)

Tekintettel az 1–2. táblázatokban ismertetett szervezetek diverz megjelenésére 
és a nagyarányú eltérésekre az egyes keresőkifejezések gyakorisága között a vizs-
gált időkörön belül, jelen dolgozat fókuszába a Hamvas Béla Kör (illetve az egyes 
esetekben ennek megfeleltethető Hamvas Béla Baráti Kör) tevékenységének és 
önazonosításának vizsgálata kerül.

A diakronikus megközelítésű neveléstörténeti vizsgálatok keretébe sorolható 
az intézménytörténetek beható tanulmányozása is, történeti forráselemzés révén. 
A kutatások heurisztikus szakaszában a primer és szekunder források azonosítása, 
hozzáférhetőségük megállapítása, feldolgozásuk során az adatok rögzítése zajlik 
(jellemzően a forrásokból – azok legfontosabb azonosító adatainak feltüntetése 
mellett – tartalmi kivonat készítésével, illetve szó szerinti idézetek feljegyzésével, 
amelyhez esetenként az időközben keletkező saját gondolatok is társulhatnak). 
Ezt követően a felvett adatok rendezése történik aszerint, hogy azok vizsgált perió
duson belül témák szerinti alcsoportokat képezzenek (Kéri, 2001).

12	 A keresőkifejezés révén kinyert találatok száma, az esetlegesen fals pozitív azonosításokkal 
együtt.



126 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

Eredmények

Szervezett körülmények között és nyílt formában a rendszerváltást megelőzően 
Hamvas életművéről az 1983/1984. tanévtől Szilágyi Imre13 egyetemi docens 
vezetett speciális kollégiumot „Világválság és gondolkodói krízistudat” címmel az 
Eötvös Loránd Tudományegyetem (a továbbiakban: ELTE) Bölcsészettudományi 
Karának Marxizmus-Leninizmus Tanszékcsoportján. A fokozódó érdeklődés 
abban is megmutatkozott, hogy a kurzusokra egyre többen jöttek más egyete-
mekről, illetve az idősebb korosztály képviselői is megjelentek, amely okán napi-
rendre került az érdeklődők táborának szervezetté formálása. A szerveződésben 
Szilágyihoz csatlakozott egyik filozófiaszakos hallgatója, Szathmári Botond,14 
valamint Darabos Pál,15 Hamvas hagyatékának kezelője is, 1987 őszén a hallga-
tókkal közösen (Hamvas özvegyének, Kemény Katalinnak16 támogatásával) meg-
alakult a Hamvas Béla Kör, amely az ELTE Pollack Mihály téri épületének tükör-
termében 1988. február 9-én tartotta alakuló ülését, később pedig a Pesti 
Barnabás utcába költöztek. Alapító tagok voltak még: Kürthy Sándor festőmű-
vész,17 Lám Edit tanár és levéltáros, László Ruth pszichológus18 és Miklóssy Endre 
építészmérnök.19 1991 őszén – részint a mérséklődő érdeklődés okozta nyomás 
hatására – létrejött egy aktív, 12 főből álló „belső kör”, amelyben az alapítókon 
túlmenően szerepet vállalt még Kemény Katalin (tiszteletbeli elnökként), Dúl 

13	 Szilágyi Imre (1933–1999) a filozófia tudományok kandidátusa, 1966-tól nyugdíjazásáig 
az Eötvös Loránd Tudományegyetem Filozófiai Tanszékének oktatója, valamint a Hamvas 
Béla Kör ügyvezető elnöke volt.

14	 Szathmári Botond (1957–) agrármérnök, középiskolai filozófiatanár, kulturális antro
pológus, 1996 után a Tan Kapuja Buddhista Főiskola oktatója, a Hamvas Béla Kör 
szervezőtitkára (nyilvános életrajzát lásd: https://www.tkbf.hu/oktato/szathmari-botond/).

15	 Darabos Pál (1931–2012) könyvtáros, irodalomtörténész, a Magyar Írószövetség tagja. 1958-
ban ismerkedett meg Hamvas Bélával a Magyar Tudományos Akadémia Könyvtárában. 
Az 1980-as években kezdett neki a Hamvas-monográfia elkészítésének, amely aztán 
kétkötetes formában a „Hamvas Béla. Egy életmű fiziognómiája” címmel jelent meg 1997-ben, 
majd a bővített, háromkötetes kiadást 2002-ben a Hamvas Intézet adta ki.

16	 Kemény Katalin (1909–2004) író, művészettörténész, műfordító, 1937-től haláláig Hamvas 
Béla felesége.

17	 Kürthy Sándor (1921–2005) festőművész, művészeti író, a Magyar Alkotóművészek 
Országos Egyesülete és a Magyar Képzőművészek és Iparművészek Szövetsége festőszak-
osztálya vezetőségének tagja, a Hamvas Béla Kör alelnöke (Kürthy, 1998).

18	 László Ruth pszichológus, a Hamvas Béla Kör vezetőségi tagja.
19	 Miklóssy Endre (1942–2018) Hild- és Pro Régió-díjas építészmérnök, író. Több évtizedig 

foglalkozott Hamvas Béla élettörténetével és gondolkodásmódjával, több tanulmányt 
is szentelt a témának (Mezey, 2018, nyilvános életrajzát lásd: https://urbanistak.hu/
miklossy-endre/). 



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     127

Antal,20 Farkas Lőrinc Imre,21 Liptay Márta, Ötvös Edit és Wiedemann László22 
– később pedig csatlakozott még Vaday Sándor23 is (Farkas & Mund, 2001, p. 61; 
Szathmári, 1997b).

Ezen a ponton meg kell jegyezni, hogy bár első ránézésre mellékes informá
ciónak tűnhet az alapítás helye, az évekkel később megjelenő, Hamvas életművé-
vel foglalkozó publicisztikákban rendre felmerül Hamvas politikai kisajátítható-
ságának kérdése (lásd: Kemenes, 2021), ezzel összefüggésben pedig Hamvas (1948 
és 1968 közötti) megpróbáltatásokkal teli életút-eseményinek célzott napirenden 
tartása. Ebből a szempontból Csontos és Lukovich (2008, p. 36) a Hamvas Béla 
Kör alapító közegét úgy értékeli, hogy az utókor számára „csúfondáros”, hogy az 
„ELTE bölcsészkarának marxizmus-leninizmus tanszéke” (valójában azonban a Tan-
székcsoporton belül a Filozófiai Tanszék) szervezte meg – ezzel azt érzékeltetve, 
mintha a Hamvas-emlékezet baloldali kisajátítás „áldozata” lett volna.

Szilágyi elmondása szerint kezdetben folyamatosan növekedett az érdeklődés 
az ELTE-n belül (nemcsak a bölcsészhallgatók, de a jogászok, a Természettudo-
mányi Kar és a tanárképzésre járó hallgatók) és külsősök részéről egyaránt (Kovács, 
1988, p. 4). A Kör tevékenysége saját bevallása szerint kettős célú volt: egyrészt 
megismertetni minden érdeklődőt Hamvassal mint „gondolkodóval”, illetve lehe-
tőséget biztosítani a mélyebb elmerülésre azon „kultúrkörökben”, amelyek Ham-
vast is foglalkoztatták, másrészt pedig a „reális értékelése” a hozzávetőleg 15 ezer 
oldalnyi általa kiadott és kiadatlan munkának, és ennek fényében „megfelelő 
szellemi kultúrkörök” létesítése. Működésükben – önértékelésük szerint – jelen-
tős szerepe volt a nemzetközi kapcsolatokat építésének: tagjaik között hazai és 
külföldi értelmiségiek (művészek, pedagógusok, írok, filozófusok, orvosok, pszi-
chológusok, jogászok) egyaránt előfordultak. Politikai tevékenységet nem folytat-
tak és pártfüggetlenek voltak; 1991-ben szervezetük összeolvadt a váci Madách 
Körrel24 (bár ennek mibenlétéről nem ismertek források), valamint jó kapcsola-

20	 Dúl Antal (1945–2018) teológus, a Hamvas Béla Alapítvány és az 1998 óta működő Medio 
Kiadó alapítója.

21	 Farkas Lőrinc Imre (1948–) filozófus, költő, könyvkiadó, a Tan Kapuja Buddhista Főiskola 
és a Kőrösi Csoma Sándor Magyar Egyetem alapítója és korábbi oktatója (nyilvános életrajzát 
lásd: http://www.tibet.hu/epocha-cikk/farkas-lorinc-imrecv). 

22	 Wiedemann László (1931–) Rátz Tanár Úr Életműdíjas matematika-fizika szakos közép-
iskolai tanár, egyetemi oktató, a Fővárosi Pedagógiai Intézet vezető szakfelügyelője, egyes 
munkáiban a fizika és a filozófia kapcsolataival is foglalkozott (nyilvános életrajzát lásd: 
https://www.ratztanarurdij.hu/dijazott/o_18).

23	 Vaday Sándor (1936–2004) okleveles vegyészmérnök.
24	 A váci Madách Kör 1984 őszén alakult a helyi Madách Imre Művelődési Központ keretén 

belül. Működése során történelmi, hagyományőrző, képzőművészeti és irodalmi jellegű 
eseményeket, előadásokat szervezett (Hegedűs, 1985), és kapcsolatot ápolt a Tiszatáj 



128 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

tokat ápoltak „A fordulópont” nevű Nemzetközi Holisztikus Egyesülettel. Távlati 
terveik között szerepelt alapítvány létesítése is (Hamvas Béla Kör, 1991, p. 13).

Fontos vállalásuknak tekintették az életmű minél sokrétűbb gondozását: elké-
szítették Hamvas Béla bibliográfiáját, Kemény Katalinnal együttműködve keres-
ték a lappangó kéziratokat és a korai megjelenésű írásait (vö. Várhegyi, 2021), 
illetve szorgalmazták a kötetek kiadását (Hamvas Béla Kör, 1991, p. 13; Kovács, 
1988, p. 4), így például Dúl Antal szerkesztésében és az ELTE Bölcsészettudo-
mányi Kar kiadásában jelent meg 1987-ben egy válogatáskötet „Hamvas Béla 33 
esszéje” címmel. Emlékülést tartottak 1990. március 27-én Hamvas posztumusz 
Kossuth-díjának odaítélése kapcsán (Karizs, 1990, p. 13), illetve 1997. március 
20-án, Hamvas születésének 100 évfordulója alkalmából is, amelynek a Magyar 
Írószövetség adott otthont. Ez utóbbi rendezvényen olyan írók is felszólaltak, mint 
a Kör tevékenységét alakulása óta figyelemmel követő Czakó Gábor,25 illetve Jókai 
Anna26 is.27 Ekkor jelent meg a „Gyémántnál keményebb” című kötet, amellyel a Kör 
– ahogy a szerzők a kötet fülszövegében fogalmaztak – „igyekszik maradandó 
emléket állítani a magyar és az egyetemes szellemi élet e kimagasló alakjának, remélve, 
hogy ezzel is tovább bővíthető a Hamvas Béla munkássága iránt érdeklődők tábora” 
(Szathmári, 1997a). E munkában a Kör tagjai – összesen 15, részben az elhangzott 
előadások szöveges változatain alapuló tanulmány keretében – mutatják be Ham-
vas életének és műveinek különböző aspektusait, de szólnak a szervezet rövid 
történetéről is.

A szerveződésről az ELTE korabeli hallgatói orgánuma is beszámolt – inter-
jút készített Szilágyival a Kör alapítása kapcsán, aki akkor így fogalmazott: „Ham-
vas a lét egészében a Status absolutust, az egyetemes alapállást kutatta […]” (Kovács, 
1988, p. 4). Hamvas jelentősége kapcsán előbb ezt mondta: „fontosnak tartom azt 
a szabad szellemet is, aki nem alkotott filozófiai rendszert, aki meglátta, hogy ezek 
legalább egy helyen tarthatatlanok, és mint ilyenek, összeomlanak. Ebből következik, 
hogy saját dogmáitól is függetleníteni tudta magát” (Kovács, 1988, p. 4). Később 
kiemelte, hogy Hamvas volt az, aki sokakkal, így „Lukács György28 vulgármarxista 
nézeteivel” (Kovács, 1988, p. 4) is szembeszállt.29 A megyei és országos terjesztésű 

folyóirattal is, amelynek okán működését felfüggesztették, majd 1988 szeptemberében 
kezdődött meg az újjáalakulása (Horváth M. & Pintér, 1996, pp. 830–831). Működéséről 
lásd: Horváth M. & Németh, 1994.

25	 Czakó Gábor (1942–) író, nyelvrégész, képzőművész, a Magyar Művészeti Akadémia tagja.
26	 Jókai Anna (1932–2017) író és költő, a Digitális Irodalmi Akadémia alapító tagja, a Magyar 

Írószövetség korábbi elnöke.
27	 Új Magyarország [1997], 7(60), 9.
28	 Lukács György (1885–1971) filozófus, irodalmár, egyetemi tanár, kommunista politikus. 

1945 után bírálatai révén hozzájárult Hamvas esszéírói munkássága kiteljesedésének 
megakadályozásához (Rónay, 1990, p. 1286).

29	 Ehhez kapcsolódóan lásd bővebben: Weiner Sennyey, 2017



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     129

sajtó hasábjain azonban csak a rendszerváltás után kezdenek megjelenni apróbb 
hirdetmények a Kör által szervezett előadásokról és ülésekről. 

A fővárosi szervezkedéseket csak 1990 után kezdték követni a vidéki körök 
alapításai: az idő előrehaladtával elkezdtek megjelenni sporadikus híradások ezek 
híreiről is, így például az egri Eszterházy Károly Tanárképző Főiskola hallgatói 
a helyi Ifjúsági Házban,30 vagy Komlón a helyi művelődési házban várták „az 
asztrológia és a névadó író munkássága iránt érdeklődőket.”31 1998-ban a tatabányai 
Turul Népfőiskola vezetőjének, Fodor Györgyné Kőszikla Évának a kezdemé-
nyezésére jött létre helyben egy „Hamvas Béla Kör”. Hamvas politikai tematizá-
lására már ekkor láthatók kezdeményezések: az Újvárosi Klubban szervezett 
beszélgetéseket azért érezték fontosnak, hogy „részt vevők ne tévedjenek a reklámok 
tévútjára, illetve, hogy kialakuljon avagy megerősödjön bennük a világ egységes szem-
lélete.”32 Ezekről az alkalmakról a Turán című lapban – hirdetés jelleggel – úgy 
szólnak, mint „A magyar nép szelleme: az egyén belső fejlődésének segítése a magyar-
ság érdekében”.33 Az ezredforduló után lecsengőnek tűnik a „klubszervezési kedv” 
– a sajtóforrások tükrében.

A lokális szerveződési igények a 2010-es években kezdenek ismét megmutat-
kozni – igaz, változó fennállási idővel és témával. Ennek illusztrálására a sajtó-
forrásokban a következőkben felsorolt hírekkel lehetett találkozni. A Nógrád 
Megyei Tudományos Ismeretterjesztő Egyesület 2013. szeptemberi ülésének 
felvetése támogatta a már alakulóban lévő törekvéseket: a salgótarjáni József Attila 
Művelődési és Konferencia Központban ekkor már zajlottak ugyanis a Ham-
vas-életmű „nyilvános tanulmányozását és feldolgozását” folytató, havonta esedé-
kes programok („Új utakon a TIT”, 2013). Nagyorosziban 7 fős tagsággal, Karaffa 
Gyula34 helybéli költő vezetésével „társaskört” szerveztek, amely Hamvast „a 
közvélemény számára kevéssé ismert irodalmi személyiségként” azonosítja. Tevé-
kenységük célját abban jelölték meg, hogy a gyűlések alkalmával Hamvas műve-
inek olyan értelmezését „alkossák meg”, amelyet a tagok hétköznapi életük során 
felhasználhatnak: akár a közügyek javítására, vagy a párbeszéd keresésére – mivel 
véleményük szerint ez utóbbiakra lenne a legnagyobb szüksége a település közös-
ségének („Társaskör alakult”, 2015).

A sajtóban megjelenő legutóbbi hírek között a veszprémi Hamvas Béla Kör 2021. 
júliusi megalakulását lehet olvasni, amely a térség 2023. évi Európa Kulturális Fővá-

30	 A Nap [1994], 1(7), 3.
31	 Új Dunántúli Napló [1996], 7(316), 9.
32	 Komárom-Esztergom megyei 24 óra [1998], 9(171), 2.
33	 Turán [1999], 2(1), 93.
34	 Karaffa Gyula (1964–) író, költő, szerkesztő, nagyoroszi Nyitott Műhely Galéria vezetője, 

ahol a helyi Hamvas-kör is rendszeresen a gyűléseit tartja. (Nyilvános életrajzát lásd: 
https://holdkatlan.hu/index.php/szerzok/477-).



130 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

rosa projektjének előmunkálataihoz kapcsolódik. A korábban bemutatott csopor-
tokhoz képest a veszprémi Kör – önbevallásuk és terveik alapján – több szempont-
ból is szervezettebbnek tekinthető: a helyi kulturális élet több színterén (jelesül az 
Utas és Holdvilág Antikváriumban és a Művészetek Házában) tervezik munkáju-
kat folytatni (előadások, filmvetítések, kirándulások formájában), és kapcsolatot is 
kívánnak fenntartani más szervezetekkel, így a balatonfüredi Hamvas Béla Asztal-
társasággal is. A szervezet vezetősége – hasonlóan a korábban is látott csoportokhoz 
– ez esetben is helyi értelmiségiekből és lokálpatriótákból alakult: Kilián László, 
a Művészetek Háza igazgatóhelyettese, Molnár Sándor, az Antikvárium tulajdonosa 
és Poller Imre, az Ittmost Egyesület elnöke (Horváth, 2021, p. 3).

Összegzés

Általánosságban elmondható, hogy a vizsgálat révén megragadott kép a Hamvas 
Béla Kör 1980-as évekbeli szerveződéséről „történeti mozaikdarabként” jól 
illeszkedik a tanulmány bevezető részében bemutatott társadalmi folyamatok 
megértésébe. Mindazonáltal a források limitációi miatt nem lehet a Kör műkö-
déséből a jelölt teljes időtávban képet kapni, kutatásunk ugyanakkor inkább elő-
készíthet egy nagyobb forrásbázison (mint például a Hamvas Béla hagyaték keze-
lésében érintett személyekkel esetlegesen korábban, vagy a jövőben készített 
interjúk, illetve a szervezet működésére vonatkozó dokumentumok) alapuló, 
tartalom- és forráselemzéssel vizsgálható, szélesebb társadalomtörténeti össze-
függésrendszer felrajzolására törekvő kutatást. 

A fragmentumok szintjén, jellemzően a 2010-es években helyenként megala-
kuló, névben rokon vidéki szervezetek esetében nehéz átfogó képet alkotni a műkö-
désről – tekintettel arra, hogy ezek a csoportok kevés információt szolgáltatnak 
magukról, és – egyetértve Farkas és Mund (2001, p. 61) megállapításával – műkö-
désükben kevés, a Hamvas-életmű komolyabb tanulmányozására vonatkozó motí-
vumot lehet felfedezni. Ezek a körök jellemzően hasonló tulajdonságokkal ren-
delkeznek: alapvetően kis létszámmal, valamely lokális kultúrintézményben 
(például művelődési ház) folytatnak „olvasóklub” jellegű tevékenységet – külön 
kiemelt referenciaszemély jelenléte nélkül.

A fentiek fényében tehát a tanulmány vállalt célkitűzéseinek igyekezett eleget 
tenni, ugyanakkor – ahogy megállapításaink is mutatják – a mélyebb összefüg-
gések feltárását nem tudta (és nem is szándékozta) teljesíteni. Eredményeinkből 
ugyanakkor levonható az a következtetés, hogy az alkalmazott kutatási módsze-
rek – limitációikat tekintve – alkalmasak voltak a kijelölt szövegkorpusz vizsgá-
latára. A jövőben esetlegesen újabb módszerek bevonásával a szélesebb forráskörök 
is vélelmezhetően nagyobb volumenű kutatási eredményekkel szolgálhatnak majd.



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     131

Irodalom

Primer források:
Csontos, J., & Lukovich, T. (2008). Szellem az árokparton. Magyar Nemzet, 71(305), 36.
Hamvas Béla Kör. (1991). Nyugati Magyarság, 10(11), 13.
Hegedűs, K. (1985). Madách-kör Vácott. Népművelés, 32(6), 43.
Horváth, V. (2021). Gazdag kultúrprogram a Hamvas Béla Körtől. Napló – Veszprém megye 

napilapja, 77(164), 3.
Karizs, T. (1990). Feltámadt egy filozófus. A belső száműzetéstől a Kossuth-díjig. Mai Nap, 

2(69), 13.
Kovács, N. (1988). Rendszeres romjain. Egyetemi Lapok – Az Eötvös Loránd Tudomány

egyetem Lapja, 30(2), 4.
Kürthy, S. (1998). Kürthy Sándor. Apolló Nyomda.
Szathmári, B. (1997a) (Szerk.). Gyémántnál keményebb. 100 éve született Hamvas Béla. Mont 

Humán Menedzser Iroda Kft.
Társaskör alakult. (2015). Nógrád Megyei Hírlap, 26(120), 2.
Új utakon a TIT. (2013). Nógrád Megyei Hírlap, 24(226), 2.

Szekunder források:
Alvári, Cs. (1997). A sajtó mint technikatörténeti forrás, különös tekintettel a telefon magyar-

országi történetének kezdeteire. In Vámos É., & Vámosné Vigyázó L. (Szerk.), Tanul-
mányok a természettudományok, a technika és az orvoslás történetéből (pp. 121–123). 
Műszaki és Természettudományi Egyesületek Szövetsége Tudomány- és Technika
történeti Bizottsága. https://doi.org/10.23716/TTO.05.1998.25

Ambrus, L. (2009). Krízis és karnevál. Hamvas Béla emlékezete. Nap Kiadó.
Andrási, G. (1991). A Zuglói Kör (1958–1968). Egy művészcsoport a hatvanas évekből. Ars 

Hungarica, 19(1), 47–64. 	https://epa.oszk.hu/01600/01615/00057/pdf/EPA01615_
ars_hungarica_1991_01_047-064.pdf 

Andorka, R. (2003). Bevezetés a szociológiába. Osiris Kiadó.
Bódis, Z. (1997). Hamvas-írás. A hamvasi nyelvszemlélet megközelítése. Kossuth Egyetemi 

Kiadó.
Czakó, G. (2001). Hamvas Szótár. Szerzői kiadás. https://mek.oszk.hu/04000/04082/04082.

pdf 
Csizmadia, E. (1995). Hatalom, ellenzék, társadalom a Kádár-rendszerben. In Valuch T. 

(Szerk.), Hatalom és társadalom a XX. századi magyar történelemben (pp. 331–337). 
Osiris Kiadó.

Darabos, P. (2002). Hamvas Béla. Egy életmű fiziognómiája (Vol. 1–3). Hamvas Intézet.
Darabos, P. (2011). Útikalauz Hamvas Béla világegyeteméhez. Életünk, 49(11–12), 88–106.
	 https://library.hungaricana.hu/hu/view/Eletunk_2011



132 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

Dúl, A. (é. n.). Bevezető. In Antal D. (Szerk.), Az ősök nagy csarnoka. (Vol. 1, pp. 5–6). 
Medio.

Farkas, A. M. (2001). Ezoterikusok Haynau Baráti Köre. Élet és Irodalom, 45(30), 5–6.
Farkas, A. M., & Mund, K. (2001). Rekviem egy elveszett mítoszért. A Hamvas-kultusz. 

Valóság, 44(8), 51–64.
Fedeles-Czeferner, D. (2023). Sajtóforrások. In Kerepeszki R., & K. Schrek (Szerk.), Beve-

zetés a történettudományba és a történelemkutatás módszereibe (pp. 135–142). Kronosz 
Kiadó.

Fenyvesi, K. (2012). „A Dél betörése”. (Kerényi Károly és a Sziget topológiája) Irodalom
történeti Közlemények, 116(3), 243–280.

	 https://epa.oszk.hu/00000/00001/00489/pdf/EPA00001_ItK_2012_3_243-280.pdf 
Földiné Irtl, M., & Komár, L. (2017). Az indo-tibeti hatások és a két világháború közötti 

magyar életreform. In Németh A. & Vincze B. (Szerk.), Továbbélő utópiák – magyar 
életreform-törekvések és nemzetközi recepciós hatások (pp. 190–214). Gondolat Kiadó.

Hamvas, B. (é. n.). Az ősök nagy csarnoka (Vol. 1). Medio.
Hamvas, B. (2017). Álarc és koszorú. Medio.
Hornyik, S. (2018). Piaci viszonyok. A kulturális ellenállás narrativizálása és archiválása 

a magyarországi képzőművészetben 1949 után. In Apor P., Bódi L., Horváth S., Huhák 
H., & Scheibner T. (Szerk.), Kulturális ellenállás a Kádár-korszakban. Gyűjtemények 
története (pp. 21–40). MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont Történettudományi 
Intézet.

Horváth, A. (2013). A cenzúra működési mechanizmusa Magyarországon a szovjet típusú 
diktatúra időszakában. In Paál V. (Szerk.), Magyar sajtószabadság és -szabályozás 1914–
1989 (pp. 80–98). Médiatudományi Intézet. http://real.mtak.hu/34850/7/cenzura_
mukodesi_mechanizmusa.pdf

Horváth M., F., & Németh, P. M. (1994). A három váci Madách-kör története. In Zomborka 
M., & Mándli Gy. (Szerk.), Pest Megyei Krónikás (pp. 137–141). Pest Megyei Honisme-
reti Egyesület. 

Horváth M., F., & Pintér, T. (1996). „Késő maradékainknak tétessen jegyzésben”. Írásos emlé-
kek Vác város múltjából 1074–1990. Vác Város Önkormányzata. https://library.hun-
garicana.hu/hu/view/VACV_Vtt_01_Keso

Kemenes, T. (2021). Hamvas Bélát se jobbról, se balról nem lehet kisajátítani. Mandiner. 
https://mandiner.hu/hirek/2021/05/hamvas-palkovics

Kéri, K. (2001). Bevezetés a neveléstörténeti kutatások módszertanába. Műszaki Könyvkiadó.
Komoróczy, G. (2018). Kerényi-kör, Stemma, Sziget, a társaság. In Komoróczy G. (Szerk.), 

Örvények fölé épülő harmónia. Interjúk, dokumentumok, levelek (Vol. 1., pp. 20–33). Gon-
dolat Kiadó. https://www.hebraisztika.hu/attachments/00000860.pdf 

Kovács, G. (2017). Hamvas és a két világháború közötti tradicionalizmus. René Guénon és 
Julius Evola. Liget, 30(5). https://real.mtak.hu/65718/7/47_PDFsam_2017_05_LIGET_
folyoirat_u.pdf



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     133

Kovács, G. (2019). A „nagyon rossz valóság”, avagy a gondolat hatalma. Liget, 32(6), 63–106. 
http://real.mtak.hu/id/eprint/97036 

Kovács, G. (2022). A határátlépés bűvöletében. A kultúrkritikai értelmiség szerepmodelljei 
a két világháború között. In Mester B. & Mészáros A. (Szerk.), A magyar filozófia törté-
netírása. Módszertan és kutatói gyakorlat (pp. 293–306). Gondolat Kiadó.

Krabbe, W. (2018), Az éltreform mozgalom. In. Németh A. & E. Skiera (Szerk.), Rejtett 
történetek – az életreform mozgalmak és a művészetek (pp. 87–97). Műcsarnok. 

Krabbe, W. (1998). Lebensreform/Selbstreform. In D. Kerbs & J. Reulecke (Hrsg.), Hand-
buch der deutschen Reformbewegungen 1880–1933 (pp. 74–86). Peter Hammer Verlag.

Krabbe, W. (1974). Gesellschaftsreform durch Lebensreform. Strukturmerkmale einer sozialre-
formerischen Bewegung im Deutschland der Industrialisierungsperiode. Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Krippendorff, K. (1995). A tartalomelemzés módszertanának alapjai. Balassi Kiadó.
Mezey, K. (2018). Miklóssy Endre emlékezete. Magyar Napló, 30(3), 43–44. https://epa.

oszk.hu/03500/03573/00142/pdf/EPA03573_mn_2018_03_43-44.pdf 
Németh, A. (2005). A századelő magyar életreform törekvései. Iskolakultúra, 15(2), 38–51. 

http://real.mtak.hu/36284/7/Nemeth_tan2005-2.pdf 
Németh, A., & Skiera, E. (2018). Az életreform múltja és jelene. In Németh A. & E. Skiera 

(Szerk.), Rejtett történetek. Az életreform-mozgalmak és a művészetek (pp. 19–69). Műcsar-
nok.

Németh, A. (2020). A magyar életreform és a művészetek – nemzetközi recepció és nemzeti 
sajátosságok. In Kempf K., Vincze B. & Németh A. (Szerk.), Az életreform és a művésze-
tek (pp. 37–70). Műcsarnok. 

Németh, A. (2023). Új Ember, Új Társadalom, Új Nevelés – a reformpedagógia és az újval-
lásos mozgalmak kapcsolata. In Pukánszky B. & Sárkány P. (Szerk.), Pedagógia és keresz-
ténység. Teológiai, neveléstörténeti és nevelésfilozófiai metszetek (pp. 65–81). Szent István 
Társulat. 

Odorics, F. (2006). Hamvas Béla: posztmodern. Korunk, 17(7), 19–26.
Pálkuti, A. (2023). A magyar irodalom magányos cédrusa, Hamvas Béla. In Kempf K., 

Polyák Zs., Vincze B., Pálkuti A. & Patonai G. (Szerk.), A művészetpedagógia múltja és 
jelene – reformpedagógia, életreform, gyermekkultúra. 5. ELTE Művészetpedagógia Konfe-
rencia (pp. 82–90). Magyarországi Reformpedagógiai Egyesület. http://mpk.elte.hu/
download/mpk_2022_tanulmanykotet.pdf 

Palkovics, T. (2017). Utószó. In Dúl A. (Szerk.), Álarc és koszorú (pp. 401–408). Medio.
Romsics, I. (2017). Magyarország története. Kossuth Kiadó.
Rónay, L. (1990). Az esszéírás. In Béládi M., & Rónay L. (Szerk.), A magyar irodalom törté-

nete 1945–1975 (Vol. 3, pp. 1282–1312). Akadémiai Kiadó. http://vmek.niif.
hu/02200/02227/html/03/1110.html 

Sarlóska, E. (1999). Eszembe jut – Hamvas Béla. In Darabos P. & Szathmári B. (Szerk.), 
A nevezetes névtelen. 30 éve hunyt el Hamvas Béla (pp. 252–257). Osiris Kiadó.



134 	  Ruzsa Bence, Szabó Zoltán András, Németh András

Somogyvári L., Polyák Zs., & Németh A (2021). Új elméleti keretek a szocialista nevelés-
tudomány vizsgálatára. A politikai vallás. Magyar Pedagógia, 121(1), 85–97. https://doi.
org/10.17670/MPed.2021.1.85 

Schrek, K. (2023). Elektronikus adatbázisok. In Kerepeszki R. & Schrek K. (Szerk.), Beve-
zetés a történettudományba és a történelemkutatás módszereibe (pp. 237–245). Kronosz 
Kiadó.

Sedgwick, M. J. (2004). Against the Modern World: Traditionalism and the Secret Intellectual 
History of the Twentieth Century. Oxford.

Szabó, F. (2022). Az európai kultúra válsága. Hamvas Bélára emlékezve. Aracs, 22(2), 51–59. 
http://www.epa.uz.ua/03400/03482/00084/pdf/EPA03482_aracs_2022_2_051-059.
pdf 

Szathmári, B. (1997b). A Hamvas Béla Kör rövid története. In Szathmári B. (Szerk.), Gyé-
mántnál keményebb. 100 éve született Hamvas Béla (pp. 77–78). Mont Humán Menedzser 
Iroda Kft.

Szántó, F. I. (2003). Hamvas Béla „görög tárgyú” írásai és a Sziget-mozgalom. Kortárs, 47(8), 
81–95.

Thiel, K. (2015). Krízis és katarzis – Hamvas Béla válságértelmezése In Kusper J. & Loboczky 
J. (Szerk.), Trauma és válság a századfordulón. Irodalom, művészet, filozófia (pp. 217–225). 
Eszterházy Károly Főiskola Líceum Kiadó. http://publikacio.uni-eszterhazy.
hu/6356/1/217_225_Thiel.pdf 

Thiel, K. (2018). „Az ember isten kertjében él.” Hamvas Béla természetfelfogása. In Szilasi 
Á. H. (Szerk.), Örökségünk védelme és jövője. Kertek. A Dobó István Vármúzeumban 
2018. február 8-9-én megrendezett Tudományos Konferencia tanulmánykötete. Dobó István 
Vármúzeum. https://library.hungaricana.hu/hu/view/MEGY_HEVE_StudiaAgri-
ensia_037 

Thiel, K. (2022). Hamvas Béla művészetfelfogása az igazságkeresés jegyében. In Loboczky 
J., Torma A. & Vermes K. (Szerk.), Tudomány és megértés. Schwendtner Tibor 60. szüle-
tésnapjára. Eszterházy Károly Katolikus Egyetem Líceum Kiadó. http://doi.org/10.46403/
Tudomanyesmegertes.2022.125 

Valuch, T. (2011). Szigorúan ellenőrzött nyilvánosság. A sajtó és a (tömeg)kommunikáció 
működésének néhány sajátossága a szocialista korszakban. In Rainer M. J. (Szerk.), 
A felügyelt (mozgás)tér. Tanulmányok a szovjet típusú rendszer hazai történetéből (pp. 27–41). 
Akadémiai Kiadó.

Várhegyi, M. (2021). Hamvas Béla ismeretlen írásai elé. Új Forrás, 53(4), 24–31. https://
epa.oszk.hu/00000/00016/00261/pdf/EPA00016_uj_forras_2021_04_024-031.pdf 

Weiner Sennyey, T. (2017). Hamvas kontra Lukács, avagy mi a művészet? DRÓT. https://
adrot.hu/hamvas-kontra-lukacs-avagy-mi-muveszet/



A Hamvas Béla Kör sajtóreprezentációja a rendszerváltás körül�     135

Press presentation of the Hamvas Béla Circle  
around the change of regime and after 1990

Keyword

life reform, Béla Havas, media representation, content analysis, historical source 
analysis

Abstract

Our paper aims to examine the history and media representation of the Hamvas 
Béla Kör (Hamvas Béla Circle), with a particular focus on the late 1980s and the 
period following the political changeover. The introductory part of the work is 
an outline of Béla Hamvas’s role in the Hungarian life reform movement. 
The subsequent research is related to the transformation of the Hamvas cult, 
which can be paralleled with broader historical processes. The primary sources 
of the research, specifically digital press materials from 1980 to 2023, are available 
in the Arcanum Newspapers database and the Hungaricana Cultural Heritage 
Portal. The sources were analysed using sign-vehicle analysis and historical source 
analysis. Our findings indicate that most of the press materials, which emphasize 
the importance of the Hamvas Béla Circle in intellectual life, were produced after 
the turn of the millennium.





ÉLETREFORM  

– REFORMPEDAGÓGIA ÉS 

MŰVÉSZETPEDAGÓGIA





Polyák Zsuzsanna

JOHN CURWEN ÉS KODÁLY ZOLTÁN 
ZENEPEDAGÓGIAI MOZGALMAI

Bevezetés

„Ne legyünk szellemi gyarmata egy országnak sem, 
de mindegyiktől tanuljuk el, ami javunkra szolgál.” 

(Kodály, 1937/2007a, p. 66)

Kodály és tanítványai a 20. század második évtizedétől kezdődően aktívan dol-
goztak a magyar zenepedagógia, és annak nyomán a zenei kultúra megújításán. 
A legjobb gondolatok, módszerek összegyűjtésekor, kiválasztásakor és adaptálá-
sakor számos forrást megismertek és felhasználtak. Kodály saját útjai és kutatásai 
mellett rendszeresen küldte külföldre tanítványait, hogy tanulmányozzák az adott 
ország zeneoktatási gyakorlatát. A kodályi elvekre épülő korai iskolai énekmód-
szertan könyvek közül Kerényi György és Rajeczky Benjamin Éneklő iskolá-ja 
(1940) Fritz Jödét, illetve John Curwent nevezi meg; Ádám Jenő a Módszeres 
énektanítás-ban (1944) Johann Webert, John Curwent, Émile Chevét, Agnes Hun-
doeggert és Fritz Jödét említi. A német nyelvterületről érkező hatásokkal többen 
foglalkoztak már (Pethő, 2011; Dalos, 2019; Halmos, 2020), az angol hatásokat 
azonban nem kutatta részletesen a magyar zenepedagógia-történetírás, noha mind 
Kodály, mind a nyomában haladók rendszeresen hivatkoztak rájuk akár párhu-
zamként (Kodály, 1965/2007b)1, akár követendő példaként (Kodály, 1929/2007a; 
1937/2007a, ld. még Ittzés, 1999). 

A dolgozatban John Curwent és Tonic Sol-fa mozgalmát mutatom be, amely 
egyszerre párhuzam és példa is volt a magyar zenepedagógiai reformmozgalom 

1	 „A mi helyzetünkre leginkább az angliai emlékeztet. Erről persze sejtelmünk sem volt, 
hiszen mi a németektől azt tanultuk, hogy Anglia »das Land ohne Musik«. Jó későn fedeztük 
csak fel, hogy ez cseppet sem igaz, ellenkezőleg, hogy Angliában sokat muzsikálnak. 
Az persze igaz, hogy a XVI. század után mélypont következett, főként az olasz opera közel 
két évszázados uralma miatt. Így aztán csak kevéssel mielőttünk kezdődött Angliában 
egy, a miénkhez mindenben hasonló mozgalom, Gustav Holst és Vaughan Williams 
munkásságával. Utóbbi gyűjtött is, ő volt a Nemzetközi Népzenei Tanács (IFMC) elnöke” 
(Kodály, 1965/2007b, p. 567).



140 	  Polyák Zsuzsanna

számára. Curwen tanítása nemcsak módszertani, hanem – főként Pestalozzi 
hatására – szemléletbeli változást is jelentett, amely sok rokonságot mutat a majdani 
reformpedagógiai elvekkel. A praktikus elemek mellett ez az aspektus szintén 
vonzóvá tehette módszerét az életreform-mozgalmak által inspirált hazai 
szakemberek számára.

John Curwen 

„A mozgó dó olyan titkos szer, amivel a gyerekek sokkal 
hamarabb megtanulnak kottából énekelni, mint minden 
más módszerrel. Hiába kísérleteznek mással, utol nem 
érik soha. Nem magyar találmány: több mint száz éve 
egy Curwen nevű angol kezdte; azóta hol használták, hol 
elhanyagolták. Mi most újra elővettük és nagyon hasznos-
nak bizonyult.” (Kodály, 1966/2007b, p. 187)

John Curwen (1816–1880) angol lelkész, pedagógus már főiskolai tanulmányai 
alatt foglalkozott olyan gyermekek vasárnapi oktatásával, akiknek hétköznap 
dolgozniuk kellett. 1838-től basingstoke-i, majd 1844-től plaistow-i parókiája 
mellett kialakított vasárnapi és nappali iskolájában tanította a környékbeli gyer-
mekeket, olykor kétszázat egyszerre. Tehetséges, újító szellemű pedagógusként 
számos módszert kidolgozott olvasás, számolás tanítására, amelyeket Pestalozzi 
és Curwen korának reformgondolkodói ihlettek. 

Tanítói munkája mellett 1842-től elindította Independent Magazin című folyó-
iratát, amelyben saját gondolatait és tapasztalatait, illetve az általa is felhasznált 
forrásokat ismertette meg az érdeklődőkkel. 1843-ban nagy sikerű gyermekköny-
vet írt The History of Nelly Vanner: Written Expressly for Children címmel.2 A könyv 
népszerűvé tette Curwen nevét pedagógusok körében, így rendszeresen hívták 
előadások tartására, konferenciákra. Kortársai visszaemlékezése alapján kiemel-
kedően intelligens, megnyerő modorú, barátságos, nagylelkű és gondoskodó ter-
mészetű volt, aki különösen jó érzékkel bánt a gyermekekkel és inspirálóan hatott 
a felnőttekre is (Curwen, 1882).

2	 Nelly Verner Curwen – szintén fiatalon elhunyt – első menyasszonyának gyermekkorában 
meghalt húga volt.



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     141

A Tonic Sol-fa módszertan kidolgozása

Curwen az énekoktatást szintén a basingstoke-i vasárnapi iskolában kezdte az 
1840-es évek elején. Korai motivációja az volt, hogy gyermekek az éneklés keltette 
örömnek és lelki gazdagodásnak köszönhetően megszeressék a vasárnapi iskolát 
(Curwen, 1882, pp. 38–39). A dallam ellenében ezért a dalszövegeket tekintette 
fontosnak:

„Ne feledjük, a zene felerősíti a szavak kifejezését, amelyekhez kapcsolódik. Ami a köl-
tészetben jó, azt a zene tízszeres erővel hozza ki, ami pedig rossz, abban a rosszat meg
tízszerezi. Ezért nincsenek elég erős szavak ahhoz, hogy elítéljük a zenész emberek elvtelen 
szokásait, hogy a szép zene kedvéért csúnya szavakat énekelnek. A leg jobb angol dalaink 
és madrigáljaink nagyon nagy hányada eredetileg olyan szövegekre íródott, amelyek ahhoz 
az erkölcstelen korhoz valók, amelyben komponálták” (Curwen, 1882, p. 81).3

Saját kezdeti nehézségeinek tapasztalatából kiindulva olyan módszert akart alkotni, 
amelyet egyszerűsége, logikussága alkalmassá tesz a kevésbé tehetségesek zenei 
nevelésére. Visszaemlékezése alapján: 

„Én magam mindvégig nem tudtam egy jól ismert dallamot sem tisztán elénekelni, és 
a hangjegyekből semmiképpen sem tudtam »kivenni« a legegyszerűbb zsoltárdallamot, 
amelyet korábban még nem hallottam. Zenei ambícióim csúcsát az jelentette, hogy ezt 
a mérsékelt képességet megszerezzem. […] folyamatosan féltem ezektől a »félhangoktól«. 
Tudtam, hogy valahol ott vannak előttem a kottában, de nem láttam őket. Rejtve hevertek, 
de veszélyes volt rájuk lépni, mint kígyóra a fűben” (Curwen, 1882, p. 40).

Zenei tehetségének hiányát előnynek tekintette, amely lehetővé tette számára, 
hogy átérezze a kezdők vagy átlagos képességűek nehézségeit. Saját sikerei később 
meggyőzték arról, hogy módszere segítségével bárki megtanítható énekelni.

Első módszertani könyve 1843-ban jelent meg Singing for Schools and Cong-
regations címmel, amelyet 11 további nagyobb módszertani kiadvány és számos 
rövidebb írás, dal- és énekgyakorlat-gyűjtemény követett (Rainbow, 1980, p. 65), 
a legjelentősebb ezek közül az 1875-ös Teacher’s Manual volt, amely a módszer 
elméleti és gyakorlati alapjainak, fejlődésének, forrásainak részletes leírása (Cur-
wen, 1875/1986).

3	 Az eredetileg angol nyelvű szövegek a szerző saját fordításában szerepelnek.



142 	  Polyák Zsuzsanna

A Tonic Sol-fa sajátosságai

Pedagógiai alapelvek

Curwen ismerte és folyamatosan kutatta elődeinek és korának progresszív peda-
gógiai irányzatait, módszereit, hogy azokra építve folyamatosan bővítse pedagó-
giai eszköztárát. Írásaiban hosszan idézett Herbert Spencer, George Eliot és John 
Ruskin írásaiból, pedagógiai alapvetéseit főként Pestalozzi nyomán fogalmazta 
meg. Módszereinek alátámasztásához gyakran fordult korának zenepedagógu-
saihoz: Bernarr Rainbow a reprint kiadás bevezetőjében összesen 35 főt mutat 
be, akikre Curwen tudományos alapossággal hivatkozott a Teacher’s Manual-ban. 
Pestalozzi elveit már azelőtt magáévá tette és alkalmazta számtan és olvasás taní-
tásában, mielőtt érdeklődése a zeneoktatás felé fordult („Csak cselekvés útján jutunk 
tudáshoz!” – Curwen, 1875/1986, p. 3). A svájci pedagógus munkásságának zeneok-
tatásra adaptálásával Hans Georg Nägeli és Michael Traugott Pfeiffer Gesangbil-
dungslehre nach Pestalozzischen Grundsätzen [Énekoktatás Pestalozzi elvei szerint] 
című módszertani útmutatója nyomán került kapcsolatba, valamint ismerte Lowell 
Mason amerikai adaptációját is (Manual of the Boston Academy of Music: for Instruc-
tion in the Elements of Vocal Music, on the System of Pestalozzi, 1834).

A Singing for Schools and Congregations és későbbi kiadványok még nem tar-
talmaztak direkt pedagógiai alapelveket, hanem elsősorban a tanítandó anyag 
elemeire és módszereire fókuszáltak, de látensen sok, a Teacher’s Manual-ban 
rendszerezett gondolat jelen volt bennük, többek között az új notáció használa-
tának alátámasztása érdekében, például: 

„a tanuló egyetlen lépést sem tehet a zene gyakorlásában anélkül, hogy ne merülne el a ke-
resztek és bé-k, kulcsok és változó skálák felesleges dzsungelében. A megértés túlterhelt és 
zavaros. Ahelyett, hogy csak egy dolgot tanulna, a legelső kotta, amit használ, egyszerre 
sokmindent megkövetel tőle” (Curwen, 1852/1985, p. XIX).

A tanári kézikönyv első közel száz, apró betűkkel szedett oldalát viszont a „tanítás 
művészetének” leírása tölti ki. 

Alapelvei Teacher’s Manual (Curwen, 1875/1986, pp. 4–26) alapján:
1.	 az egyszerűbb előzze meg a nehezebbet;
2.	 a valós és konkrét bemutatása előzze meg az elvontat – és amint lehet, 

a megszerzett tudást gyakorlatban is alkalmazzák, örömet, sikerélményt 
okozva a tanulónak;

3.	 az egyszerű elemektől haladjunk az összetettek felé, és egyszerre csak egy 
dolgot tanítsunk;



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     143

4.	 a magyarázatul és gyakorlásnak az ismerttől (a mindennapitól) haladjunk 
az ismeretlen (nem hétköznapi) felé; 

5.	 előbb magát az elemet/dolgot ismertessük és csak annak megértése után 
kapcsoljuk hozzá a jelét (vagy nevét);

6. 	 minden lépés az előzőből eredjen és vezessen a következőhöz;
7. 	 a Megértés segítse a Képességet mindenkor (az elmélet vezesse a gyakor-

latot).

Az alapelvek részletes kifejtése után a Teacher’s Manual a „tanítás művészetét” és 
az annak műveléséhez szükséges képességeket összegzi. Ezek megmutatkoznak 
a 1) tudásátadás módjában, 2) a gyakorlatok vezetésének módjában, valamint a 3) 
az adott körülményekhez való alkalmazkodás képességében (p. 28), amelyek segít-
ségével „a tanár jól megválasztott úton vezeti a tudáshoz és a gyakorlati feladatok 
előadásához a diákot” (p. 27).

A gyakorlati feladatok magukban foglaltak kézjelekről vagy modulátorról 
vezetett éneklést, lapról olvasást, többszólamú éneklést, de Curwen szorgalmazta 
nemcsak a reprodukciót, hanem a tanulók zeneszerzését is, és fontosnak tartotta, 
hogy a tanár felkeltse a diákok felelősségérzetét saját fejlődésük iránt. Felszólalt 
a pusztán elméleti tudásátadás ellen: „bármennyire érdekes is a zene elmélete, annak 
megtestesülése művészet, és csak körültekintően vezetett gyakorlás vezet a benne való 
jártássághoz”; vagy „az egyik legnagyobb veszély a tanításban a túl sok beszéd […] 
A zene elemeit a minta utánzása nyomán, nem róluk szóló hosszas magyarázatok 
révén sajátítják el” (p. 44, kiemelés az eredetiben). 

Curwen fontosnak tartotta, hogy a zenét tanító a gyermekek életkorának és 
érdeklődésének megfelelő dalanyagon keresztül folyamatosan fejlessze azok zenei 
ízlését: 

„ha azt akarjuk, hogy a gyermekek jól énekeljenek, olyan szavakat kell adnunk nekik, 
amelyek megmozgatják a gyermeki szívet, és olyan zenét, amely illik a gyermeki hang-
hoz. Emlékeztessük zenész barátainkat arra is, hogy az ízlés fejlődik; képezni kell. 
Nem tudjuk egyszerre tökéletessé tenni. A gyermekversek csilingelése arra neveli a fiatal 
gondolatot, hogy egy idő után értékelni tudja Milton és Pope finomabb kadenciáit” 
(Curwen, 1882, p. 78).

A mozgalom növekedésével a Curwen felvette a kapcsolatot angol zeneszerzőkkel 
is, hogy írjanak műveket a tanulók és kórusok számára, valamint 1867-ben a moz-
galmon belül is létrejött a „Tonic Sol-fa Composition Club”, amelynek tagjai adott 
szövegekre írtak dallamokat (Tutweiler, 1879).



144 	  Polyák Zsuzsanna

Zenepedagógai módszertani újítások

Curwen számára a legnagyobb módszertani inspirációt a norwichi Sarah Anna 
Glover (1786–1867) tanításának megismerése jelentette: 

„Módszere, minden vitán felül, mélyebben alapult a tudomány elvein, mint bármelyik má-
sik; és azáltal, hogy magamon és egy kisgyermeken, aki velem egy házban lakott, alaposan 
kipróbáltam, meggyőződtem arról, hogy ez a legegyszerűbb mind közül – a legkönnyebben 
tanítható és a legkönnyebben tanulható.

A tanításnak mindig azok a módszerei a legsikeresebbek, amelyek a tanított dolog 
természetéhez a leghűségesebbek, és a legkevésbé mesterkéltek. Két hét alatt, mirabile dictu! 
korábbi ambícióim csúcsán találtam magam, amikor képes voltam egy zsoltár dallamát 
a hangjegyekből »kitalálni«, és magam megszólaltatni!” (Curwen, 1882, pp. 40–41).

Glover az ún. Norwich Sol-fa megalkotójaként a Tonic Sol-fa közvetlen ötletadója 
volt, Curwen számos technikát átvett tőle és saját tapasztalatai alapján fejlesztette 
tovább. A módszer „tonic” elnevezése a relatív szolmizációra utal, hogy elkülönítse 
rendszerét a francia Guillaume-Louis Wilhem (1781–1842) mintáját követő, John 
Pyke Hullah (1812–1884) által képviselt irányzattól, amely a szolmizációs neve-
ket abszolút hangmagasságra használta, Curwen szerint „végzetes eretnekség” 
módjára (Curwen, 1875/1986, p. 88). Hullah évtizedeken át Curwen szakmai 
riválisa volt és 1872-től az angol zenetanárképzés szakfelügyelőjeként a Tonic 
Sol-fa mozgalom egyik fő ellenfele.

A Tonic Sol-fa legfeltűnőbb sajátossága a relatív hangmagasságot szolmizációs 
kezdőbetűvel, a ritmust pontokkal és vonalakkal jelölő betűkotta, amelyet Curwen 
Glover betűkottája alapján dolgozott ki. Glover a szolmizációs szótagokat csak 
nagy kezdőbetűvel jelölte (D, R, M…), ezért a korábbi Si-t, Ti-re nevezte át, hogy 
a So-tól (szó-tól) megkülönböztethető legyen. Curwen kisbetűs kottázásában az 
alaphangok mellé megalkotta a ma is használt módosított szolmizációs neveket: 
#: si, fi; b: ta, ma stb., illetve az oktávváltás jelzéseit: d, – d’ (alsó dó – felső dó). 

A dolgozatban az „Érik a szőlő” kezdetű magyar népdalon mutatom be a külön-
böző rendszereket.

„Érik a szőlő” hagyományos kottaírással:



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     145

„Érik a szőlő” Curwen betűkottájával:

Bár Curwen ismerte Rousseau és Paris-Galin-Chevé számokkal jelölt relatív rend-
szerét, ez utóbbiaktól csak a ritmusneveket vette át, ahogyan azt később a magya-
rok is tették. A magyar átvétel azonban különbözik Curwenétől, illetve Aimé 
Paris és Émile Chevé eredeti rendszerétől, ahol az egyes ritmusszótagok lüktetést 
és hangsúlyozást fejeznek ki, nem abszolút értéket: nálunk a negyed mindig tá, 
a nyolcad mindig ti stb., míg a francia rendszer szerint – és Curwennél – a ritmus
érték az ütemben elfoglalt helye szerint változó nevet kap. Curwen nem vette át 
a számok fölé húzott ritmusjelölő vonalakat sem, helyettük központozást használt. 

„Érik a szőlő” első sora a francia, számmal jelölt rendszerben  
(1= dó, 2 = ré stb.):

„Érik a szőlő” első sora felül a magyar, alul a francia  
és a Curwen által is használt ritmusnevekkel:

A Tonic Sol-fa kidolgozásának első két évtizedében Curwen a betűkottát nem az 
általa „régi notációnak” nevezett ötvonalas rendszer helyettesítőjének szánta, 
hanem a kottaolvasás hatékony előkészítésének. Módszertani könyveiben és tanár-
képzésein fontosnak tartotta, hogy a Tonic Sol-fát követők a hagyományos kottát 
is tudják olvasni, illetve írt módszertani összefoglalót zenei előképzettséggel ren-
delkezők számára, hogy ők hogyan hasznosíthatják a Tonic Sol-fát. 

Az új típusú kottaírás igazolását abban látta, hogy a kezdők és énekesek szá-
mára a bonyolult kottajelek előzetes tudás nélkül használhatatlanok és szükség-
telenek: 

„Igyekezzünk megmenteni a zenét ennek a hanyagságnak a következményeitől, ahogyan 
Pestalozzi megmentette a számtant. Ehhez szem előtt kell tartanunk, hogy a zene ter-
mészete és lényege az a kapcsolat, amely a dallam összes többi hangját a tonikához vagy 
a hangnem alaphangjához fűzi. Amíg ez a viszony változatlan, addig nem számít, hogy 



146 	  Polyák Zsuzsanna

a hangok önmagukban milyenek; a dallam változatlan” (Curwen, 1852/1985, p. XIX, 
idézi R. J. Bryce-t, kiemelés az eredetiben).

Glover szolmizációs modulátora a Tonic Sol-fa egyik fontosabb eszköze, amelyet 
Curwen az évtizedek folyamán összhangzattan tanítására is alkalmassá tett. 
A modulátor („sol-fa létra”) használatának számos előnyét látta: a skála hangjai 
közötti távolságokat vizuálisan érzékelteti, így könnyen szemléltethetők a hang-
közök és a félhanglépések sem „hevernek rejtve” rajta. A hangnevek pálcával muta-
tásával előéneklés nélkül megtaníthatók gyakorlatok és dalok, amely fejleszti a belső 
hallást. 

Curwen-féle bővített Tonic Sol-fa Modulátor:



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     147

Curwen módszerének fő alapelve arra a felismerésre épült, hogy egy hang más-más 
érzetet kelt a skála alaphangjától való távolsága – tonális funkciója – alapján:

„A hangok legkönnyebben felismerhető tulajdonsága – az elmére gyakorolt hatás, amely 
által a legkönnyebben megkülönböztethetők egymástól – nem az abszolút hangmagassá-
gukból ered, mert ugyanaz a hang, amikor az alaphang fölött az ötödik, egészen más érzést 
hagy az elmében, mint amit egy másik dallamban, ahol a negyedik volt, keltett” (Curwen, 
1852/1985, p. XIX).

Azaz egy 442 Hz-es A hang más „színt” kap, attól függően, hogy a skálában milyen 
helyen van (A=dó, ré, mi stb.).

A jelenséget már Curwen előtt is leírták, többek között az Angliában tanító 
francia Édouard Jue de Berneval (1794–?), akinek Music sans la maitre (…) útmu-
tatójának Music Simplified című angol fordítására Curwen rendszeresen hivatkozott.

Curwen ezt az érzetet „mentális hatás”-nak nevezte: dó = „szilárdság”; ré = 
„haladásra biztatás”; mi = „nyugalom”; fá = „csüggedés”; szó = „tisztaság, egészség”; 
lá = „szomorúság”, ti = „fény, élesség” (fordítás forrása: Ádám, 1944, p. 18). 

A hangok adott hangsorban elfoglalt helyének, az alaphanghoz való viszonyá-
nak megéreztetését és tudatosítását a zeneoktatás első lépésének tekintette (Cur-
wen, 1875/1986). A módszer énekes alapú és a belső hallás fejlesztését célozta, 
amely Curwennél a „mentális hatás” belsővé tételét jelentette:

„hogy a Fül parancsoljon a Hangnak [Voice], hogy az bármilyen [zenei] hangot [note] elő 
tudjon állítani, amilyet csak akar. Nyilvánvaló, hogy ezt úgy kell elérni, hogy először a Fülben 
meg kell teremteni az adott hang világos, egyedi érzetét, majd gyakorolni kell, amíg a Hang 
bármikor olyan [zenei] hangot nem tud produkálni, amely sajátos zenei karakterrel és így 
felismerhető mentális hatással rendelkezik” (Curwen, 1852/1985, p. XX).

Ennek megfelelően a dúr hármashangzat „szilárd, stabil, teljes” hangjaival kezdte 
a tanítást: dó-mi-szó, ezt követték a „felfelé húzó” ré és ti, majd a „lefelé hajló” fá és 
lá. Az 1875-ös Teacher’s Manual megtartotta ezt a felosztást, de kitért arra, hogy 
minél hamarabb el kell jutni a hétfokúságig, mert a teljes skála ismerete alapján 
lehet csak érzékelni a hangok „mentális hatását”.

A nemzetközi szakirodalomban a Kodály-pedagógiához kötött szolmizációs 
kézjelek Curwen saját találmányai voltak, 1870-ben jelentek meg először a Tonic 
Sol-fa Reporter folyóiratban (Curwen, 1870). Közvetlen előzményei Bosquillon 
Wilhem „zenei keze” – a kéz ujjaival helyettesítve az ötvonalas kottaírást –, a 16. 
századi eredetű és Pierre Galin által is használt „hangjelölő tábla” – amely nálunk 
repülőkottaként ismert –, a Sol-fa modulátor, valamint az Édouard Jue de Ber-
neval formákkal jelzett, és a „mentális hatásokat” kifejező kottaírása volt (pl. dó: 



148 	  Polyák Zsuzsanna

stabil négyzet, mi: kör; szó: csúcsára állított négyzet; fá és ti: lefele, ill. felfele mutató 
háromszög).4 

„Érik a szőlő” első sora Édouard Jue kottaírásával:

Curwen ezeket szerette volna úgy ötvözni, hogy kézjelek önmagukban kifejezzék 
a „mentális hatásokat”, a hangok karakterét.

Curwen a kézjelek további előnyeinek tartotta, hogy segítségükkel a tanár 
a modulátor nélkül is mutathatta a dallamokat, így nem kellett hátat fordítania 
a diákoknak és láthatta reakciójukat, ugyanakkor hangsúlyozta, hogy a kézjel 
csupán kiegészíti, de nem helyettesíti a modulátort. 

Kézjelek (Curwen, 1892, p. VIII. megjelent ábra szerkesztett változata):

Curwen munkatársa, Joseph Proudman a szolmizációs hangok mellé a ritmus-
képletekhez is kitalált kézjeleket (Curwen, 1875/1986, p. 148), de ezeket széles 

4	 Az ún. „formakotta” [shape notes] számos változatát használták Curwen korában. A kü-
lönböző alakzatokkal ábrázolt kottafejekkel az ötvonalas rendszerben jelölték a relatív 
skálafokozatot. Curwen korai köteteiben az ötvonalas kotta olvasásának tanításának 
kezdetén átvette Édouard Jue-től a négyzettel jelölt dó-t.



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     149

körben nem vették át módszerének későbbi adaptálói (pl. német Agnes Hundoeg-
gernél még megjelentek, de a Hundoeggert követő és a magyarok számára közvetlen 
példát jelentő Fritz Jöde már nem használta őket).

Curwen további lényeges újítása, hogy ő alkalmazta először a relatív szolmi-
zációt összhangzattani elemző eszközként a How to Observe Harmony [Hogyan 
figyeljük meg a harmóniát] könyvében (Chiel, 1999, pp. 54–90). 

A mozgalom kezdetei, intézményesülése

Curwen könnyen elsajátítható módszerének és karizmatikus személyének 
köszönhetően rövid idő alatt sok követőt szerzett. Hívei nem hivatásos zenészek, 
hanem iskolai és vasárnapi iskolai tanárok, egyházi személyek, társadalmi 
reformerek, alkoholellenes/mértékletességi mozgalmak tagjai és misszionáriusok 
közül kerültek ki, akik a zenét és a zenélést eszköznek tekintették magasztos 
társadalmi és vallásos célok eléréséhez (Curwen, 1882, pp. 74–75).

A társadalmi reformcélok miatt a mozgalom morális tartalma és a „szolfázók” 
„mi-tudata” legalább annyira fontos volt, mint a tanítás gyakorlata. Curwen és 
társai gyakran felhívták a figyelmet az önzetlenség, jótékonyság fontosságára, 
olykor szembeállítva azt a hivatásos zenészekkel: „Egy egyszerű [zene]professzor 
természetesen azt szeretné, ha a tanárok kínálata alacsonyabb lenne a keresletnél, hogy 
ezzel saját értékét növelje, de a Tonic Sol-fa tanárok nagylelkűbb szellemre ösztönöznek. 
Ők a világot szeretnék dalra bírni” (Curwen, 1875/1986, p. 3).

A Teacher’s Manual utolsó fejezetei szintén a filantrópia fontosságáról szólnak. 
A mozgalom vezetői írásaikban ösztönözték a Tonic Sol-fa tanárokat, hogy sze-
gények iskolájába, árvaházakba és javítóintézetekbe is járjanak tanítani. Ezekről 
a „sikertörténetekről” rendszeresen beszámoltak a mozgalom a Tonic Sol-fa Repor-
ter című hírlevelében. 

Curwen 1850-ben tartotta első Tonic Sol-fa továbbképző konferenciáját. 
A Tonic Sol-fa Association [Tonic Sol-Fa Egyesület] 1853-ban alakult, mindössze 
10 évvel Curwen első módszertani összefoglalójának megjelenése után. Az Asso-
ciation fő feladata a módszer propagálása volt, amelynek eredményeképpen 1853 
és 1863 között közel százszorosára nőtt a Tonic Sol-fát tanulók száma: a becsült 
adatok alapján 2.000 főről 186.000 főre (Curwen, 1882, p. 153). A londoni szék-
helyű szervezetet később több másik követte világszerte, köztük Amerikában, 
Ausztráliában, de misszionáriusok révén a módszer eljutott Japánba, a Fülöp-szi-
getekre és afrikai országokba is.

A Tonic Sol-fa Association 1856-ban közel 3000 gyermek és mintegy 30.000 
néző részvételével nyilvános koncertet rendezett London külvárosában, amelynek 
végén az kórusok együtt előadták Händel Messiás-át (Simon, 1973, p. 33). A Juve-



150 	  Polyák Zsuzsanna

nile Choral Meeting [Ifjúsági Kórustalálkozó] nagy érdeklődést keltett a Tonic 
Sol-fa módszer iránt, de Curwen tapasztalata szerint a gyermekek többsége nem 
kottaolvasó volt, hanem hallás utáni ismétléssel tanulta meg a műveket, ezért 
a későbbiekben nem támogatta ilyen bemutatók szervezését. Két évvel később 
újabb nagyszabású koncert következett hasonló tapasztalatokkal, amely után 
Curwen lemondott a Tonic Sol-fa Association elnökségéről, de támogatta a mód-
szer propagálása érdekében végzett tevékenységét.

A koncertek eredményeképpen Curwen felismerte, hogy a Tonic Sol-fát követő 
tanárokat alaposabban képeznie kell. A már 1852-től létező Tonic Sol-fa minősítő 
oklevelet adó vizsgát [Certificate of Proficiency], 1859-től alap-, közép- és felsőfokú 
szintekkel bővítette [Elementary, Intermediate, Advanced], majd 1864-ben létre
hozta a Tonic Sol-fa School-t, amely a tanárok formális oktatását végezte, ráhagyva 
a népszerűsítő munkát a szervezetekre:

„Ha egy oktatási módszer jó és a tanárok hozzáértők, minden új tanuló propagandistává 
válik. A módszer terjesztése tehát magától is megoldódik; azaz nyugodtan rábízhatjuk 
a különböző Tonic Sol-fa Egyesületekre, a Tonic Sol-fa Reporter havi felhívásaira és az 
odaadó tanárok buzgalmára. Minden Mr. Curwentől jövő központi befolyásnak – vé-
leménye szerint – inkább a fejlesztésre, mint a propagálásra kell irányulnia” (Curwen, 
1875/1986, p. 154). 

Nem mindenki osztotta azonban a lelkesedést a túlkapásoktól és alkalmankénti 
pellengérre állításoktól sem mentes propaganda iránt: „Ezután a [kritizált] személy, 
iskola vagy körzet képviselője írt Hullah úrnak, és kérte, hogy álljon ki és harcoljon 
a tisztességes és őszinte tanításért a zeneművészet korábbi mesterei által elismert vona-
las rendszerben és szimbolikával” (Hullah, 1886, p. 149).

A Tonic Sol-fa School létrehozásakor Curwen lemondott az egyházi szolgá-
latról, hogy idejét teljesen a módszer fejlesztésére és tanítására fordítsa. A Tonic 
Sol-fa School az 1875-ben alapított Tonic Sol-fa College előzménye volt, amely 
többszöri át- és újjászervezés után, Curwen College of Music néven máig működik, 
de csak vizsgáztató helyként.5 Képzéseit kevéssel Curwen halála előtt, 1879-ben 
kezdte meg. A College nappali és levelező kurzusokat tartott, lebonyolította 
a különböző szintű képesítővizsgákat, valamint aktualizálta a módszertani útmu-
tatókat. Curwen korai halála miatt a Tonic Sol-fa College már nem építhetett 
a vezető karizmájára és útmutatására. Ekkora azonban már a brit birodalom szá-
mos országában sok százezren használták a módszert.

5	 Curwen College of Music. (é. n.). https://curwencollegeofmusic.org



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     151

Kiadó és folyóiratok

A Tonic Sol-fa mozgalom saját folyóirattal is rendelkezett Tonic Sol-fa Reporter 
néven, amelyet Curwen 1851-ben indított és 1855-től havonta megjelent. A moz-
galom gyors terjedését a példányszámok is mutatják: 1851-ben 700 példányt készí-
tettek, tíz évvel később már 10.000-nél is többet adtak el belőle havonta. A nép-
szerűségének köszönhetően fizetett hirdetések is helyet kaptak benne, és az így 
befolyt összeget újabb kiadványokra, illetve jótékonysági célokra fordították 
(Simon, 1973, p. 30–31). 1888-tól a folyóirat The Musical Herald, majd 1921 után 
The Musical Herald and News néven működött 1927-ig. 

A folyóiratban Curwen közvetlenül szólt követőihez, megosztotta véleményét, 
javaslatait, emellett rendszeresen beszámolt a mozgalom eseményeiről, sikereiről, 
új kiadványokról, képzésekről.

1863-ban Curwen saját kiadóvállalatot és nyomdát alakított, amely lehetővé 
tette írásai és a betűkottás zeneművek nagyszámú, olcsó előállítását. Egyszerű 
himnuszok és dallamok mellett a zeneirodalom kiemelkedő karműveit, oratóriu
mait is közreadta. A bő kottaanyag miatt 1863-tól már nem írta elő növendékei 
számára, hogy megtanuljanak az ötvonalas rendszerben kottát olvasni, amely 
korábban a közép- és felsőfokú képesítővizsgák kötelező eleme volt. A módszer 
elterjedésének és sikerének eredményeképpen 1869-től az angol tanárképzők 
a Sol-fa betűkottákat az ötvonalas rendszerrel egyenértékűnek ismerték el, szin-
tén csökkentve az igényt a „régi notáció” iránt. Azonban az oktatási hivatallal, 
valamint a zeneművészeket és tanárokat képző intézményekkel a szolfázóknak 
időről időre küzdeniük kellett a módszer közoktatási legitimációjáért – Hullah 
és társai szemszögéből: „kókler notáció használatáért az ország elemi iskoláiban” 
(Hullah, 1886, p. 149).

A hangszeres zeneoktatásban az abszolút hangmagasság és az ötvonalas 
kottaolvasás nélkülözhetetlen, ezért az 1870-es években Curwen ösztönözte 
követőit hangszeres módszertanok írására és a tiszta intonációra képes billentyűs 
hangszerek feltalálására (szemben a zongora temperált intonációjával). Curwen 
menye révén – bár éppen zongorára – születtek útmutatók, azonban nem váltak 
széleskörben használatosakká, ahogyan a Sol-fa betűkkel írt hangszeres gyűj-
temények sem.

A hagyományos kottaírás ismeretének hiánya hosszú távon a módszer hanyat-
lását és perifériára szorulását eredményezte, bár a tendencia ellensúlyozására az 
1890-es évektől Curwen fia, John Spencer Curwen (1847–1916) vezetésével Tonic 
Sol-fa követők egy része szorgalmazta a Tonic Sol-fa és az ötvonalas kottaírás és 
-olvasás együttes alkalmazását, és az ifjabb Curwen számos ilyen tankönyvet 
és módszertani útmutatót adott közre.



152 	  Polyák Zsuzsanna

A Curwen-módszer utóélete

Curwen életében mozgalmának számos külföldi követője lett az 1850-es évek 
végétől. A Tonic Sol-fa elsősorban brit gyarmatokon, Indiában, Dél-Afrikában, 
Amerikában, Kanadában, Ausztráliában, Új-Zélandon, lett népszerű, de angol 
misszionáriusok, illetve Tonic Sol-fa intézmények külföldi tanulói révén sok 
országba eljutott. 

Curwen halála után munkásságát idősebb fia, John Spencer folytatta, míg 
a nyomda és kiadó gyakorlati ügyvitelét az ifjabb Curwen fiú, Joseph Spadding 
intézte. John S. Curwen bevezette a kétféle kottaírással való zeneműkiadás gya-
korlatát: az ötvonalas rendszer fölött a Tonic Sol-fa betűjelek lehetővé tették, hogy 
mindkét rendszer hívei használják a kiadványokat. John S. Curwen emellett kórus-
versenyeket is kezdeményezett, mint a közönségnevelés és a tehetségek felfedezé-
sének jó alkalmait. A kombinált kottaírás és a versenyek népszerűsége új távlato-
kat nyitott a Tonic Sol-fán nevelődött énekeseknek, amely hozzájárult az angol 
kórusmozgalom és általa a kórusmű-szerzés fellendüléséhez (Simon, 1973, p. 69). 

A mozgalom pozíciója a közoktatásban és tanárképzésben az iskolai zene
oktatásért felelős biztosok személye és elkötelezettesége függvényében változott. 
Teljes sikerét az évszázad utolsó két évtizedében érte el, amikor Hullah-t 1882-ben 
John Steiner (1840–1901) váltotta a „Királyság tanárképző főiskoláinak és álta-
lános iskoláinak zenei szakfelügyelője” pozícióban. Steiner William Gray 
McNaught-t (1849–1918), a Tonic Sol-fa elkötelezett hívét választotta munka-
társául, aki tanítási útmutatóiban sikeresen ötvözte a Tonic Sol-fa és a hagyomá-
nyos kottaírás előnyeit, hangsúlyozva az előbbi elsőbbségét, mint olyan módszert, 
amely összekapcsolja az elmét, fület, szemet és hangot.

John Spencer Curwen utódai azonban nem tudták olyan hatékonyan fejleszteni 
és népszerűsíteni a Tonic Sol-fát, hogy az sikeres maradjon, és a kiadó tevékeny-
ségében is 1930-ra mindössze 24%-ra csökkent a zeneművek aránya (Simon, 1973, 
p. 225). A hivatásos zenészek lenézték és a sajátos, idejétmúltnak minősített betű-
kottával azonosították a Tonic Sol-fa módszert, nem ismervén fel annak zenei 
hallásfejlesztő és pedagógiai értékeit.

A századfordulón a mozgalom elhalásához hozzájárult továbbá az a zene
pedagógiai irányváltás, amely népzenére és műzenére épített, az esztétikai érzék 
fejlesztése révén akart morális fejlődést elérni, és amelyet a kreativitás mint eszme 
és cél előtérbe kerülése jellemzett. A népzene központi szerepbe kerülése a hallás 
utáni tanulást mint tradicionális tudásátadást részesítette előnyben (amely a taní-
tási gyakorlatban korábban is domináns volt), miközben a formális képességeket 
a kreativitás gátlóinak tekintették. Ezek következtében „folyamatos átmenetet 
követhetünk a tonic solfától az ötvonalas kottaírásig, majd a formális képességek le
értékelődéséig” (Cox, 1993, p. 165). 



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     153

A Curwen-módszer nyomai a szigetországban és az egykori angol gyarmatokon 
azonban fellelhetők voltak még az 1960-as, 1970-es években is. Amikor 
a Kodály-koncepció eljutott ezekbe az országokba, a curweni alap olykor meg-
könnyítette az adaptálást, olykor értelmezési zavart okozott a zenetanárok köré-
ben, hogy mi is a különbség a két „módszer” között.

Az 1970-es évek végén Curwen kései angol követői Bernarr Rainbow (1914–
1998) és William H. Swinburne (1907–1994) vezetésével megpróbálták újra fel-
éleszteni a módszert és a mozgalmat, többek között éppen a Kodály-koncepció 
nemzetközi népszerűségére hivatkozva, de ekkor már nem jártak tartós sikerrel 
(Rainbow, 1980). 

Curwen módszerének (közvetett) magyar adaptálása

Curwen módszerét Kodály életében többen ismertették magyarul (pl. Sztankó, 
1909), mégis német közvetítéssel érkezett az országba. Az első jelentős német 
követő, Agnes Hundoegger (1858–1927) elvégezte a Tonic Sol-fa College rövid 
kurzusát, majd hazatérve Tonika-Do néven adaptálta Curwen módszerét: az 
alapvetéseket megtartotta, azonban a kottaírásban ötvözte a Rousseau- és Aimé-
Chevé-féle, vonallal jelölt ritmusértékeket Curwen szolmizációs betűjeleivel, vala-
mint használta az ötvonalas rendszert is (Hundoegger, 1925).

„Érik a szőlő” első sora Hundeogger rendszerében:

Rainbow (1980, p. 55) szerint a Kodály-gyakorlatokban használt betű-ritmus 
kotta ennek a kezdeményezésnek logikai végpontja.

„Érik a szőlő” első sora a Kodály-gyakorlatokban használt rendszerben:

A magyar reformmozgalomra nagy hatást tevő Fritz Jöde (1887−1970) Hundo
egger módszerének követője volt, aki megtartotta a kézjeleket és a relatív szolmi-
zációt, de elhagyta a betűkottákat (Funkhauser, 2013). Kortársai visszaemléke-
zései alapján Jöde a kézjeleket egyszerű jelekről (amelyekről Curwen mihamarabb 



154 	  Polyák Zsuzsanna

szorgalmazta a modulátorra áttérést) a művészi kifejezés eszközévé emelte, amel�-
lyel nagy tömegeket énekeltetett (Sambeth, 1957). Nála már központi szerepet 
töltöttek be a népdalok, amely szintén egyezett Kodály és követőinek pedagógiai 
törekvéseivel, megkönnyítve az átvételt. 

Hasonlóságok, különbségek, tanulságok

A fenti rövid összefoglaló rávilágít arra, hogy Curwen pedagógiája sok olyan elvet, 
technikát alkalmazott, amely megelőlegezte a 20. század eleji reformpedagógiai 
újításokat és amely vonzóvá tette módszerét a kontinentális reformereknek, így 
Kodálynak és követőinek is. A módszertani technikák átvételén túl a mozgalmak 
közötti párhuzamok is látványosak: a karizmatikus vezető és a munkáját segítő- 
népszerűsítő tanítványok, a követők sokasága, a J. Curwen & Sons kiadóval pár-
huzamba állítható Magyar Kórus Kiadó, az énekes rendezvények, kórustalálko-
zók, de bizonyos mértékben a – magyar helyzetben inkább korai – szakmai ellen-
állás is közös jellemző. 

Akárcsak Kodály és kortársai, Curwen is hitt a jól megválasztott zene nevelő
erejében. Céljaik azonban eltértek, bár mindkét irányzat társadalmi megújulást 
kívánt elérni: Curwen lelkészként elsősorban erkölcsi és vallási nevelés érdekében 
szorgalmazta a zeneoktatást, számára a nemzeti identitás és nemzeti zenei kultúra 
nem volt hangsúlyos és nála a dalszövegek morális tartalma elsőbbséget élvezett 
a mű zenei értékeivel szemben. Az angol népdalgyűjtő és az ún. folk revival moz-
galom a 19. század második felében és a 20. század elején, a magyarral közel egy 
időben zajlott, és sok hasonlóságot mutatott az itthoni célokkal, gyakorlattal (ld. 
1. lábjegyzet). Curwen munkásságának idején azonban még nem terjedt el sem 
a népzenei mozgalom, sem az azt szorgalmazó eszme, amely később hozzájárult 
a tonic sol-fa elhalásához. Az is árulkodó, hogy az angol népzenegyűjtés kiemel-
kedő alakja, Cecil J. Sharp (1859–1924) nem járult hozzá, hogy iskolák számára 
összeállított népdalgyűjteménye, az English Folk-Songs for Schools Tonic Sol-fa 
notációval is megjelenjen, bár azt a Curwen Kiadó adta ki (Knevett, 2018, p. 63).

Ahogyan Curwen mozgalma az 1850-es évek végétől, a Kodály-koncepció is 
nemzetközi ismertségre tett szert az 1960-as évek második felétől, és bár 
módszereit, eredményességét és az utóbbi évtizedekben eszmei alapjait is időről-
időre megkérdőjelezik itthon és külföldön egyaránt, máig világszerte vannak 
követői. 

Miért bizonyul (legalábbis egyelőre) maradandónak a Kodály-koncepció, szem-
ben Curwen mozgalmával, olyannyira, hogy a Curwen-centenárium idején a mód-
szert feléleszteni kívánók a Kodály-koncepció akkori népszerűségével próbálták 
legitimálni törekvésüket, mint azt Rainbow érvelése mutatja:



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     155

„Kodály Curwen elveit tette saját tanításának alapjaivá: a skála fokozatait jelölő kézjelek, 
a mozgó dó mozgó, a belső hallás fogalma, a kottaolvasás vokális és nem hangszeres meg-
közelítése mind Curwen tanításából eredt. Ezek maradtak Kodály egész munkásságának 
alapjai” (Rainbow, 1979, p. 11)?

A mozgalmak hasonlósága ellenére néhány lényeges különbséget érdemes kiemelni: 
Kodály Zoltán elismert zeneszerző volt, mikor érdeklődése a zenepedagógia felé 
fordult, ahogyan a nevével fémjelzett magyar énekesmozgalom szervezői-vezetői 
is, így a zenész szakma többsége nem vonta kétségbe a mozgalom szakmai hitelét: 

„A fő különbség azonban abban rejlik, hogy Kodály nemcsak bölcs pedagógus, hanem 
századunk jelentős zeneszerzője is volt, míg Curwen egyáltalán nem volt zeneszerző. 
Curwen hasznos javaslatokat tett és jó utakat mutatott a képzéshez, míg Kodály nagy 
művészi értékű kompozíciókat kínált” (Vajda, p. 1979).

A magyar reformmozgalom a követők sokasága mellett az 1940-es évektől poli-
tikai támogatást is élvezett: a Vallás- és Közoktatási Miniszter felkérésére Kodály 
és tanítványai az iskolák számára 1943–44-ben Iskolai énekgyűjteményt (Kodály 
és Kerényi György), módszertant (Ádám Jenő), majd az 1945 és 1948 között 
iskolák számára tankönyveket (Ádám és Kodály) is írtak. Bár az 1949 utáni kom-
munista rezsim igyekezett a saját érdekeit érvényesíteni, legalább névleg szüksége 
volt Kodályra a legitimációja alátámasztásához (vö. Péteri, 2007). A kötelező, 
központosított tantervek, egységes tankönyvek számos torzulással ugyan, de meg-
őrizték a pedagógia módszertani és elvi alapjait (vö. Szabó, 1989). A 2012-es 
Nemzeti Alaptanterv rögzítette először, hogy „Ének-zenei nevelésünk alapja 
a Kodály-koncepcióra épülő zenepedagógiai gyakorlat, azaz a teljes embert fejlesztő 
pedagógia, melynek középpontjában az európai műveltségű, a magyar nemzeti hagyo-
mányt őrző és interpretáló, nyitott, kreatív és közösségi ember nevelése áll” (Magyar-
ország Kormánya, 2012, p. 10784). 

A nemzetközi Kodály-mozgalom révén a koncepció folyamatosan alakul és adap-
tálódik különböző kulturális és szemléletbeli változásokhoz, bár annak kevés hatása 
van a hazai gyakorlatra. Az elkötelezett Kodály-hívők körében a koncepcióhoz 
kapcsolódó éthoszhoz erősebbnek tűnik a ragaszkodás, mint a módszertani fogá-
sokhoz (Polyák, 2023), így legtöbbször eszmei-ideológiai támadások érik a Kodály-pe-
dagógiát, amelyeket – egyelőre – sikeresen kivéd: külföldön elsősorban a követők 
eszmei elkötelezettsége és módszertani rugalmassága miatt, Magyarországon pedig 
azért is, mert Kodály művészete és a zenepedagógiai gyakorlat „nemzeti kincs”.6

6	 Kodály-módszer. (2017). Hungarikumok Gyűjteménye – Magyar Értéktár. https://www.
hungarikum.hu/hu/content/kod%C3%A1ly-m%C3%B3dszer



156 	  Polyák Zsuzsanna

Ez utóbbi megőrzésének fontossága a Curwen-mozgalom sikertörténetének 
és háttérbe szorulásának, majd az arra sokban építő Kodály-koncepció nemzetközi 
elterjedésének talán legfőbb tanulsága: „A Kodály kapcsán levonható következtetés 
pedig az, hogy Curwen munkásságában alábecsültük és elhanyagoltuk nemzeti zenei 
nevelési örökségünk egy fontos részét” (Rainbow, 1980, p. 59). A fél évszázados 
„elhanyagolás” pedig azt eredményezte, hogy az 1980-as években már nem sikerült 
feléleszteni, modernizálni és visszavinni a Curwen-módszert az iskolákba és a köz-
tudatba.

Irodalom

Ádám, J. (1944). Módszeres énektanítás. Országos Közoktatási Tanács.
Bernarr, R. (1980). John Curwen: A Short Critical Biography. Novello.
Chiel, D. (1999). Solfa: A Critique of Its History and Analytical Use [PhD értekezés]. The 

University of Queensland, School of Music.
Cox, G. (1993). A History of Music Education in England, 1872–1928. Scolar Press.
Curwen, J. (1870). Manual signs. The Tonic Sol-fa Reporter, 488–489.
Curwen, J. (1892). The Standard Course of Lessons and Exercises in the Tonic Sol-fa Method 

(10th ed.). J. Curwen & Sons.
Curwen, J. (1985). Singing for Schools and Congregations (B. Rainbow, Ed.; 26. ed., repr.). 

Boethius Press.
Curwen, J. (1986). The Teacher’s Manual of The Tonic Sol-Fa Method (1875) (B. Rainbow, 

Ed.; 10. ed. repr.). Boethius Press.
Curwen, J. S. (1882). Memorials of John Curwen. J. Curwen & Sons.
Funkhauser, M. (2013). Fritz Jöde’s Tonika-Do Seminar in Budapest in 1938: Historical 

Background, Thematic Content, Method, Impact. Bulletin of the International Kodály 
Society, 38(2), 9–17.

Hein, M. A. (1992). The Legacy of Zoltán Kodály: An Oral History Perspective. International 
Kodály Society.

Hullah, F. (1886). Life of John Hullah, LL.D. Longmans, Green anc Co.
Hundoegger, A. (1925). Leitfaden der Tonika-Do-Methode für den Schulgebrauch. Verlag der 

Methodischen Schriften der Tonika-D-Lehre.
Ittzés, M. (1999). Az angliai példa. Parlando, 41(1–2), 5–8.
Knevett, A. (2018). Folk Songs for Schools: Cecil Sharp, Patriotism, and „The National 

Song Book”. Folk Music Journal, 11(3), 47–71.
Kodály, Z. (2007a). Visszatekintés (F. Bónis, Szerk.; 3. bőv., Köt. 1). Argumentum.
Kodály, Z. (2007b). Visszatekintés (F. Bónis, Szerk.; 3. bőv., Köt. 3). Argumentum.
Kodály, Z. & Kerényi, Gy. (1943). Iskolai énekgyüjtemény. Országos Közoktatási Tanács.



John Curwen és Kodály Zoltán zenepedagógiai mozgalmai�     157

Magyarország Kormánya. (2012). 110/2012. (VI. 4.) Korm. Rendelet a Nemzeti alaptanterv 
kiadásáról, bevezetéséről és alkalmazásáról. Magyar Közlöny, 2012(66), 10635–10847.

Péteri, L. (2007). Kodály az államszocializmusban (1949–1967): Kultúrpolitika- és társa-
dalomtörténeti tanulmány. In Berlász M. (Szerk.), Kodály Zoltán és tanítványai: A hagyo-
mány és a hagyományozódás vizsgálata két nemzedék életművében (p. 97–174). Rózsavölgyi 
és Társa.

Polyák, Zs. (2023). A Nemzetközi Kodály Társaság története 1975-től napjainkig [Doktori 
disszertáció, Eötvös Loránd Tudományegyetem].

Rainbow, B. (1979). Curwen, Kodály and the Future. Music Teacher, 58(12), 11–12.
Rainbow, B. (1990). The Kodály Concept and Its Pedigree. British Journal of Music Education, 

7(3), 197–203.
Sambeth, H. M. (1957). Die singende Hand und die offene Singstunde. In R. Stampelberg 

(Szerk.), Fritz Jöde: Leben und Werk: Eine Freudesgabe: Zum 70. Geburtstag (pp. 89–94). 
Hohner Verlag.

Simon, H. (1973). Song and Words: A History of the Curwen Press. D. R. Godine.
Szabó, H. (1989). A magyar énektanítás kálváriája. Szabó Helga.
Sztankó, B. (1909). Vezérkönyv a népiskolai énektanításhoz: A Tanítóképző Intézet énekiskola 

IV. része. Franklin-Társulat.
Tutweiler, J. S. (1879). The London Board Schools. New England Journal of Education, 9(22), 

346–347.
Vajda, C. (1979). Back to Curwen or Forward with Kodály?: Comments on Mr Bernarr Rainbow’s 

article: Curwen, Kodály and the future [Kézirat]. (LFZE Kodály Intézete, Archívum, 
Vajda Cecília hagyatéka)

The music education movements of  
John Curwen and Zoltán Kodály

Keywords

John Curwen, Zoltán Kodály, music education, relative (tonic) solfa, England

Abstract

The so-called Tonic Sol-fa system, developed by the English clergyman and 
educator John Curwen (1816–1880), is not only a foundational element of the 
methodology associated with Zoltán Kodály but also shows many similarities 
to the development of the Hungarian music education reform movement in the 
early 20th century. Curwen based his system on Sarah Anna Glover’s (1786–1867) 
method of music teaching, which was built on relative solmization, and he began 
developing his own sight-singing and aural training method in the early 1840s, 



158 	  Polyák Zsuzsanna

summarizing it in the book “Singing for Schools and Congregations” published 
in 1843. His innovations included modified solmization tone-names, a new type 
of letter notation, and hand signs indicating solmization tones. Throughout his 
life, he sought to further develop the system using popular and modern music 
pedagogical, music theoretical, and pedagogical trends of his time. In addition 
to methodological techniques, his teaching—mainly influenced by Pestalozzi—
also represented a change in perspective, which showed kinship with future reform 
pedagogical principles.

The method was adapted in other countries even during Curwen’s lifetime. 
It arrived in Hungary through German intermediaries, but it was already known 
by the end of the 1800s. 

After Curwen’s death, the use of Tonic Sol-fa declined, and although there 
were late revival attempts in the 1970s and 1980s, they were not successful: Tonic 
Sol-fa continues to live on through the modifications made by Kodály and his 
colleagues.



Pethő Villő

ORKESZTIKA ÉS MISZTÉRIUM 
Test- és léleknevelés az Új Iskolában

Dienes Valéria az Új Iskolában

„Az alapkülönbség abban áll, hogy a testnevelés diktál, a mozdulatkul-
túra pedig bánni tanít a mozdulattal és alkottat. Ez az alkottatás, az 
önálló tevékenység életrehívása az az újság, amit a mozdulatkultúra 
akar, a testnevelésben nem talál, s amit a mai modern pedagógiai 
törekvések az egész vonalon követelnek. A gyermeki érdeklődés felser-
kentése alapján induló teremtés gondolatát az általános pedagógiában 
a budapesti Új Iskola ma már a külföld előtt is diadalmasan képviseli.” 
(Dienes, 2016, p. 327)

Dienes Valéria 1923-ban fogadta el Domokos Lászlóné meghívását az Új Iskolába, 
hogy a tornaórák keretében saját mozdulatművészeti rendszerét, az orkesztikát 
tanítsa. Dienes itt próbálhatta ki az iskolai tanítás keretei között az emberi (gyer-
meki) mozdulatot iskolázó pedagógiáját. Az idézett mondatok 1930-ban kerültek 
megfogalmazásra. Ekkor Dienes már saját Orkesztikai Iskolájában tanított, mun-
káját az Új Iskolához hasonló intézményekben egykori tanítványai vették át (Feny-
ves & Pethő, 2017).

A tanulmányban bemutatom az Új Iskola pedagógiai programjában leírt, a testi 
neveléshez kapcsolódó terveket, valamint a valóban megvalósított nevelési prog-
ramot. Ismertetem azokat az eseményeket, melyek az 1920-as évekig alakították 
Dienes pedagógiáját, hatással voltak szakmai munkásságára. Ezek után felvázolom, 
miként kapcsolódhatott Dienes munkája a reformiskola szellemiségéhez. Az isko-
lában töltött első tanév végén került bemutatásra Dienes első misztériumjátéka, 
a Hajnalvárás, mely új fejezetet nyitott a színpadi műveiben. A tanulmány célja, 
hogy rámutasson, mivel gazdagította Dienes pedagógiája az Új Iskolában folyó 
nevelést, mennyiben nyitott új fejezetet az iskolában töltött rövid időszak Dienes 
pedagógiai munkásságában, és a Hajnalvárás misztériumjáték milyen szerepet 
játszott az Új Iskola működésében.



160 	  Pethő Villő

Testi nevelés az Új Iskolában 1914–1923 között 

Dolch Erzsébet 1938-ban Az Uj nevelés eszméi, elméleti és gyakorlati megvalósulásai 
címmel megjelent munkájában a korszak részletesen elemzett „új iskoláiban” meg-
valósuló „új nevelés” három legfontosabb pillére között említi a testi nevelés – ezen 
belül az iskolák körül végzett munkatevékenységek, a szabad játék és a természet-
ben tett kirándulások – fontosságát is (Dolch, 1938, pp. 44–46). Az iskolai test-
nevelésről egyébként még Dolch könyvének megjelenése előtt az 1868-as Eötvös-féle 
népiskolai törvény, majd később az 1921. évi LIII. törvénycikk is rendelkezett (Detre, 
2013, 2022). Épp ezért is érdekes, hogy – amint Dolch is írja – egy, az „új nevelést” 
falai között megvalósító budai Új Iskolában a testi nevelést hogyan illesztik az 
pedagógiai programba, milyen módszerek, elképzelések érvényesülnek.

Az Új Iskola megalapításának évében, 1914-ben tartott első szülői értekezle-
tén tartott beszédében Domokosné a testi nevelésről is szólt (Domokos, 2005, pp. 
51–63). Meghatározónak tekinthető az iskola elhelyezkedése, az a háborítatlan, 
szinte mesebeli természeti környezet, amely egyszersmind fontos feltétele is a gyer-
mekek egészséges fejlődésének: 

„Az iskola helye a város külső részén lesz, szabad mezők és napfényes hegyhátak nyugal-
mában, sok fényben és levegőben. A gyermek, mint biológiai lény, a természethez közelebb 
áll, neki az életeleme, mely gazdagon fejleszti. […] Ezért ki kell vinni a hegyek és nagy 
vizek közelébe, állatok és növények bizalmas birodalmába” (Domokos, 2005, p. 54). 

A test nevelésének legfontosabb szempontjaiként a fejlettség, szépség és erő, egy 
„egészséges és tudatos testkultusz” kialakítása jelent meg. A tervezet említette 
a szabad levegőn végzett munkát – melybe az iskola kertjének művelése, állat- és 
növénygondozási feladatok tartoztak – valamint különböző játékok és sportok 
művelését. A testi nevelési program része volt még a tantervek által előírt svéd 
torna1 és a Dalcroze-féle ritmikus gyakorlatok is. Ez utóbbira így utalt a szövegben 
Domokosné: „Ritmikus táncokban a zöld füvön és a napfényben éli ki majd a gyermeki 
test ősi életérzését, szabad és egyéni ritmusú mozgások szépségében” (Domokos, 2005, 
p. 54). A gyermekek testi és lelki fejlődésének folyamatos követését havonta méré-
sekkel, és a lelki fejlődésről készített pszichográf segítségével tervezték (Domokos, 
2005, p. 62).

Az iskola vezetése nyitott volt az új pedagógiai elképzelésekre, nem lehet vélet-
len, hogy a „ritmikus mozgás”, „ritmikus tánc”, „Dalcroze-féle ritmikus gyakorla-

1	 Az egészségügyi okok miatt alkalmazott svéd tornagyakorlatok a 19. században lettek egyre 
népszerűbbek a szakemberek körében, a 20. század elejétől vezették be a középiskolákban 
(vö. Szabó & Szikora, 2004, p. 104) 



Orkesztika és misztérium �     161

tok” a tervezet részeivé váltak. Áment Erzsébet szerint Domokosné 1911-ben vagy 
1912-ben látogathatta meg Émile Jaques-Dalcroze a Drezda melletti Hellerauban 
működő iskoláját (Áment, 2005b, p. 10). Valószínűleg részt vehetett a pedagógus 
és növendékei 1912 októberében Budapesten tartott bemutatói egyikén is. Az elsőt 
október 12-én tartották a Zeneakadémián a nagyközönség számára, a másodikat 
október 14-én a régi országház nagytermébe szervezték szakmai közönség számára, 
a közönség soraiban énektanítók, zenetanárok, a közoktatás és a szociálpolitikai 
ügyosztály képviselői, igazgatók, szakfelügyelők, pszichológusok és művészek 
mellett Bárczy István polgármester is részt vett (Romhányi, 1912). 

Domokosné a drezdai és budapesti tapasztalatairól egyértelműen pozitívan, 
elragadtatással számolt be A Gyermek folyóiratban „Jacques Dalcroze ritmus-isko-
lája” címmel megjelent írásában. Leginkább a módszer iskolai nevelésben való 
felhasználási lehetőségei voltak rá hatással, a módszerben a gyermekek szabad és 
eredeti mozgáskészségének megőrzését és fejlesztését, a természetes, a természetesen 
szép test megteremtésének lehetőségét látta: 

„Az ember úgy érzi: emberi erők és örömök forrása ez az uj metódus. Inkább ősi javak 
visszaszerzése. Gyermekeink szabad és eredeti mozgásaiban, mig nevelés és iskola őket 
el nem nyomorítja, láthatni a szépség naiv formáit. […] Ez lesz a jövő nevelésének egyik 
legszebb feladata: megújult, szép emberiség teremtése” (Domokos, 1912, p. 474).

Az Új Iskolában folyó munkáról, az első, 1914-ben közzétett tervek megvalósu-
lásáról Domokosné 1917-ben írt A Gyermek című folyóiratban (Domokos, 1917). 
A beszámoló alapján a terveknek megfelelően a tanév elején és végén is rendsze-
resen végeztek méréseket: regisztrálták a diákok testsúlyát, testmagasságát, tüdő-
kapacitását és izomerejét is, az eredményeket pedig összevetették a tanulók korá-
nak megfelelő eredményekkel. A növendékek fejlődését támogató, a mindennapokba 
illesztett tornagyakorlatok és a tornaórák ősszel és tavasszal, sok esetben télen is 
a szabadban zajlottak. A testi nevelési program fontos részét képezte az iskola 
körül, illetve annak kertjében végzett rendszeres munka. Míg az 1914-ben köz-
zétett tervezetben Domokosné a Dalcroze-gyakorlatokat is említette, ebben 
a beszámolóban ezekről nem esik szó, minden bizonnyal mégsem kerültek be 
a tornaórákba. A korábbi tervekhez képest más változtatásra is sor került: a svéd-
torna mellett egy újabb típusú tornaórát is bevezettek. A változást azért látták 
szükségesnek, mert a svédtorna nem vette figyelembe az egyéni igényeket, és az 
esztétikai nevelés szempontjából sem tartották megfelelőnek. Ezt a hiátust pótolta 
az újonnan bevezetett mozgásóra, melyet „klasszikus torna”-ként említettek, amely-
ben a „testképzés művészi alapon, természetes és harmonikus mozdulatok, a görög 
ruha és szandálos mezítlábas állapot szabadságában” valósulhatott meg (Domokos, 
1917, p. 299). 



162 	  Pethő Villő

Az iskola harmadik tanévéről szóló beszámolóban arról olvashatunk, hogy 
a heti 2 óra svéd-torna mellett szintén heti két órában volt klasszikus tornatanítás, 
mely az év nagy részében a szabadban zajlott („Harmadik esztendő az Uj Iskola 
életéből”, 1918).

Új elképzelések megjelenése a testi nevelés terén 1923-tól

Az iskola munkájáról készült tervezetek és beszámolók egyaránt azt támasztják 
alá, hogy az Új Iskola tanmenetének megtervezésében az elméleti képzés és a testi 
nevelés terén is folyamatosan új módszerek, elképzelések jelentek meg. Erre példa 
a korábbiakban már említett klasszikus torna bevezetése, majd 1923-tól kezdődően 
egy új mozdulatművészeti ág, az orkesztika megjelenése is. 

Az orkesztikát megalkotó Dienes Valéria az Új Iskola meghirdetésével nagy-
jából egy időben, 1914-ben indította első mozdulatművészeti tanfolyamát tanít-
ványaival, majd 1917-ben az orkesztikai tananyag, a tehetséggondozás, a művész- 
és tanárképzés teljes rendszerének kidolgozása után megalakította saját 
Orkesztikai Iskoláját (Boreczky & Fenyves, 2017). Az Új Iskolát megalapító 
Domokos Lászlónéval Dienes lélektani kutatásai kapcsán ismerkedett meg. Tagja 
lett a Magyar Gyermektanulmányi Társaságnak is, 1917-től Dienes volt az igaz-
gatója a Gyermektanulmányi Iskolának, melyet anyák és leányok részére szervez-
tek. Az iskola keretében előadásokat és szemináriumokat is tartott, a résztvevők 
pedig tanulmányi kirándulás keretében Orkesztikai Iskoláját is meglátogathatták. 

1920-ban az orkesztika megalkotója családjával emigrálni kényszerült, iskolá-
ját tanítványaira hagyva gyermekeivel először Bécsbe, majd onnan Raymond Dun-
can nizzai kolóniájába ment, Magyarországra 1922–23-ban tért vissza (Boreczky 
& Fenyves, 2017). 1923 nyarán ajánlotta fel Domokosné az Új Iskola tanári állását, 
amelyet Dienes elfogadott, és gyermekeivel beköltözött Domokosné szüleinek 
Villányi úti házában felajánlott „családi szobába”. Visszaemlékezésében így ír:

„Ismertem [Domokosné] pedagógiáját, becsültem őt, és ma is ugy érzem, hogy kultúránk 
egyik legmélyebben járó alkotója volt. Egészen a mélylélektanig megalapozott tanítási és 
nevelési szemlélete, mint nekem szánt munkaterület, vonzott és tudtam, hogy azokban az 
iskolai keretekben termékenyen dolgoztathatom majd mindazt, ami az orkesztika addigi 
megvalósulásaiból telik” (Dienes, 2005, p. 70).

1925-ben kiadott tájékoztatójában a testi neveléshez tartozó tevékenységek között 
említik a kertészkedést, a különböző sportokat és kirándulásokat, valamint a „rit-
mikus és szépérzék fejlesztését célzó orchesztikai gyakorlatok”-at (Domokosné, 2005, 
pp. 122–123). 



Orkesztika és misztérium �     163

Dienes pedagógiai elképzelései 

Dienes Valéria Orkesztikai Iskolájában az 1917–18-as tanévtől foglalkozott gyer-
mekcsoportokkal is. Az iskola munkájáról készített beszámoló szerint főúri csa-
ládok privát kurzusai között Széchenyi Gladys grófnő kérésére 3–5 éves és 6–10 
éves korú gyermekek számára is indítottak foglalkozásokat (Dienes, 2005, p. 41). 
Arról nincs azonban információ, hogy ezekkel a csoportokkal Dienes vagy tanít-
ványai dolgoztak-e. 

Ezt követően az emigráció első, Bécsben töltött időszakában, amikor gyerme-
keivel a grinzingi Montessori gyermekotthonban éltek, Dienes valóban tanított 
3–6 éves gyermekeket. Visszaemlékezéseiben leírja, hogy az otthon egyik terme 
kellően tágas volt a szabad mozgáshoz. A gyerekeket két csoportba – 3–4 évesek 
(die Kleinen) és 5–6 évesek (die Grossen) – osztva az orkesztika egyszerű mozdu-
latelemeivel játszottak. Nagyobbik fia, Gedeon, aki az orkesztikai mozdulatanya-
gát jól ismerte, szintén segítségére volt a foglalkozásokon. Az órákon osztrák és 
német gyermekdalokra mozogtak, egyszerű kis jeleneteket játszottak el szabad 
mozdulatokkal, a tanított mozdulatanyag Dienes „ortodox orkesztikájából került 
ki”. 1920 őszén kis gyermekünnepélyen ezekből a stúdiumokból összeálló impro-
vizált jeleneteket és „gyermeki mozdulatjátékokat” adtak elő. Az orkesztika moz-
dulatanyaga és rendszere Dienes visszaemlékezése szerint ebben az időszakban 
nem fejlődött tovább, de a gyerekcsoportokkal szerzett tapasztalatait megosztotta 
a budapesti iskolát távollétében vezető tanítványokkal is (Dienes, 2005, pp. 54–56).

A gyerekcsoportokkal szerzett tapasztalatait később a „Mozdulatkultúra 1930” 
című írásában összegezte, ebben a gyermekekkel való foglalkozásokban különböző 
szinteket különített el, melyek valószínűleg az Új Iskolában is megjelenhettek 
pedagógiájában (Dienes, 2016). Ez alapján az első fokozat az amorf játék (formá-
zatlan játék), melynek során a gyermekek meséket, különböző játéktémákat és 
azok szereplőit saját mozdulataikkal jelenítik meg. A csoportokban kibontakozó 
mozdulatimprovizációk során a gyermekek folyamatosan figyelik egymást és 
tanulnak egymástól. A mozdulatimprovizációkhoz egyszerű dallamok éneklését, 
versmondást, zongorán való improvizációt kapcsolnak. Mind a dallamok, mind 
a megjelenítendő témák a gyerekek érdeklődésének felkeltését és fenntartását 
szolgálják. A pedagógus feladata, hogy instrukcióival ne kész megoldásokat adjon, 
ne utánzásra neveljen, hanem folyamatosan motiválja a gyerekeket az újabb ötle-
teik megvalósítására, figyelje és fogadja el egyéni megoldásaikat, segítse azok tovább 
építését. Ezen a szinten megszülető mozgáskompozíciók sokkal inkább ösztönös 
rögtönzések, mint tudatosan megformált alkotások. A második szakaszban az 
amorf játékokban többször, visszatérően megjelenő mozdulatelemek kiemelése, 
tudatosítása zajlik. Ezek az elemek aztán az egyéni improvizációkban is megje-
lennek, ezen a szinten az öntudatlan rögtönzést az egyre tudatosabb formálás 



164 	  Pethő Villő

váltja fel. A szabad mozdulatalkotásban, a megismert elemek tudatos összekap-
csolásával már önállóan megformált művek, alkotások születnek.

1923 őszén az Új Iskola gyerekcsoportjaival megkezdett munkájában Dienes 
a grinzingi gyermekekkel kialakított gyakorlatból indult ki. A csoportok itt is 
gyerekdalokat énekeltek ehhez kapcsolódott a már meglévő mozdulatanyag. Die-
nes visszaemlékezése szerint azonban ezek az évek az orkesztika további fejlődé-
séhez is hozzájárultak. Alkalmazkodva az Új Iskola modern pedagógiai elképze-
léseihez, több tantárgyhoz kapcsolódva a gyerekek saját egyéni ötletei alapján 
beszéd- és mozdulatkórusokat alakítottak: 

„Az egyes tantárgyak az improvizált iskolai kórusokban érzékelhető anyagot kaptak. 
Mozdulatkórussá vált egy középkori céhülés, ahol döntenek a bemutatott mű értékéről, 
a bírák szokványkényszerei az egyéni ötlet és feltalálás ellen határoznak, s így illusztrálják 
a céhek gondolatbénító működését; vagy Bánk bán megéledő Tiborc jelenetében a jobbágyok 
szenvedésének tükrözését…” (Dienes, 2005, p. 71). 

Dienes első misztériumjátéka, a Hajnalvárás bemutatói 

Az orkesztika órákon megelevenedő jelentekben a gyermekek szabadon improvi-
zálhattak, szövegeket és mozdulatimprovizációkat alkothattak. Ilyen, szövegekre, 
illetve dallamokra készített egyéni improvizációkból állt össze az első vallásos 
színpadi mű, mely a Hajnalvárás címet kapta. 

A mű címe és témája szimbolikus, a cselekmény nélküli Hajnalvárást Dienes 
„minden megoldás várásának közös szimbólumaként” értelmezte (Vitányi, 1975, p. 
97). A darab négy tételből áll, melyek címe: 1. Könyörgés, 2. Remény, 3. Ígéret, 
4. Teljesedés. A 12 táncosból álló mozdulatkórus eredeti görög dallamokra táncolt 
(ezeket Dienes Raymond Duncan nizzai kolóniájában tanulta és jegyezte le) az 
egyes tételekben, melyekhez magyar szöveget Dienes készített. A dallamokat az 
első előadásokon az iskola három növendéke énekelte. 

Vitányi Iván Dienes Valériával készített interjújából kiderül, hogy Dienes 
rábízta a gyermekekre, milyen mozdulatokat választanak a szöveg megjelenítésére, 
és aztán ezeket az egyéni improvizálásokat fűzte össze (Vitányi, 1975). Több 
alkalommal a természetben is próbálták, előadták ezeket a jeleneteket. Dienes 
számára ezek az órákon, kifejezetten nem a közönségnek szánt alkotások értéke-
sebbek is voltak, mint a későbbi előadások:

„Kis hajnalváró kórusommal volt eset, hogy saját magának inspirálására, erdő gyepén 
mozogtuk és énekeltük el ezeket az őskeleti dallamokat és talán soha semmiféle közönségnek 



Orkesztika és misztérium �     165

szánt előadásokon nem tudtunk annyit mondani vele, mint mikor senki se nézett. Alapjában 
felvázolt és mégis egyéni alkotások pszichomotorikus szintézise volt.”2 

A Hajnalvárást először az Új Iskola 1924. májusi iskolai ünnepségén mutatták be 
(Boreczky, 2013, p. 72). A Hajnalvárás jelzi azt a változást is, ami Dienes személyes 
életében és szakmai munkájában 1923-as esztendőtől kezdődően következett be. 
Megtérésének, valamint a magyar katolikus egyház tisztségviselőihez – Prohászka 
Ottokár püspökhöz vagy az Új Iskolában a hittant tanító Kriegs-Au Emil katoli-
kus plébánoshoz – fűződő szoros kapcsolatainak is köszönhető később a vallásos 
témájú művek, misztériumjátékok megjelenése munkásságában, melynek első 
darabja a Hajnalvárás volt (Fenyves & Pethő, 2017). Az Új Iskola erkölcsi és etikai 
nevelési programjának fontos része volt a vallásos érzés elmélyítése. A hittant tanító 
plébános így írt az 1925-ben kiadott tájékoztatóban: „Az Új Iskolának alapvető elve 
és törekvése, hogy a gyermeklélekben felépítse az öntudatos vallásos és erkölcsös embert, 
az „egész” embert, aki intellektuális műveltségét az alázatos és Istenfélő szív sugárzásába 
állítja” (Domokos, 2005, p. 108). Az iskolában nemcsak a hittan tantárgy, hanem 
a vallásos tárgyú ünnepségek is ezt a célt szolgálták. Az iskolai ünnepségek műso-
rának összeállításába, a műsorszámok előkészítésébe és előadásába is bevonták az 
iskola diákjait: „Ilyen módon elérjük azt, hogy minden gyermek egyformán átérzi az 
ünnep jelentőségét, egész lelkével foglalkozik vele, mert nem passzív szemlélője, hanem 
alkotója, rendezője, előadója” – írta 1925-ben Domokosné (Domokos, 2005, p. 109). 

Az Új Iskola 1924. évi karácsonyi ünnepe is jól példázza ezt a gyakorlatot. 
A Hajnalvárás második alkalommal ezen a Zeneakadémián szervezett iskolai 
ünnepségen került bemutatásra („Az ’Uj Iskola’ karácsonyi ünnepsége”, 1924). 
A karácsonyi műsor első száma A Könyörgés Magyarország címet viselő mozdu-
latköltemény volt, ezt a II., III. és IV. elemis diákok improvizációja követte „Ma 
olyan éjszaka van” címmel. A következő műsorszám a Hajnalvárás volt, melynek 
utolsó tétele előtt Prohászka Ottokár püspök mondott ünnepi beszédet. A szü-
netet követően második felében az Új iskola diákjai által írt és előadott művek 
kerültek bemutatásra. A műsort az orkesztikai csoport karácsonyi misztériuma 
„És az ige testté lőn” címmel zárta.3

„Mindig az volt a gondolatom, hogy olyat kellene az emberek elé vinni, amiből 
megérzik azt, hogy ez nem tapintható valóság, hanem szótlan mozdulatok és láthatat-
lan hangok összeházasodása.” (Dienes, 1983, p. 45) A misztériumjátékokban Die-
nest azonban – a középkori misztériumjátékokkal ellentétben – nem a történe-

2	 Dienes, V. A mozdulatkórus. MOHA Mozdulatművészetek Háza – magángyűjtemény 
dvh-list00053_7-01-02. 

3	 Az Uj Iskola karácsonyi ünnepének műsorfüzete MOHA Mozdulatművészetek Háza – 
magángyűjtemény dvh-p-00163-1 – dvh-p-00163-4



166 	  Pethő Villő

tiség, történetek elbeszélése, a dráma megjelenítése vonzotta, hanem sokkal inkább 
valami embereken túli igazság érzékeltetése a mozdulaton és a zenén keresztül. 
Tanulmányozta a középkori misztériumjátékokat és hatását az emberekre és arra 
jutott, azok utánozása helyett a mondanivaló közvetítéséhez új eszközöket keres.4 
A mondanivaló mintegy látomásként való közvetítésében5 a főszerepet az emberi 
gondolatokat érzékeltető természetes emberi mozdulat kapta. Emiatt az éneklő 
kórus a Hajnalvárás előadásaiban is Dienes a színpad (függöny vagy díszlet) mögött 
kapott helyet. Ez a gyakorlat a későbbi misztériumjátékokban is megmaradt (Feny-
ves & Pethő, 2017). A gondolatokat megrajzoló mozdulatokat azonban nem az 
egyén, a szólista interpretálta, a közvetítést Dienes az előadók közösségére, a moz-
dulatkórusra bízta, így válhatott az szerinte valóban együttes élménnyé:

„az embercsoport, az eszméletközösség valami kollektív belső világ kifejeződésének igénye. 
A Hajnalvárás ennek első megszólalása volt, melyben a kórus egésze próbált mondani egy 
emberközi eszméleti állapotról, mely nem egyénbe zárul, mint a személyes kifejeződések, 
hanem valami emberen belül eredő és egyszersmind emberközi pszichikumot árul el és 
valami atmoszférára, mondhatnám »erőtérre« való eszmélést akar a közös birodalomba 
vinni úgy, hogy mindenki ráismerjen, aki csak annak részese. A Hajnalvárás pszichikai 
történet, az válik kórussá, ezt egyetlen személyes kifejezőerő nem tudná a közösségre 
árasztani, ehhez kell, hogy a szinpadon sokan legyünk, de ne egyformán legyünk sokan. 
Ne másoljuk egymást, hanem a kórus minden eleme összeöntse a közös tartályba eszméleti 
szineit és annak eredőjeként, melyet összesített vonaljátékával akar szóhoz juttatni, adjon 
valami pszichikai emberi közösséget, mely látványban, hangban és értelemben ugyanabból 
az országból való.”6

További Hajnalvárás előadásokról is van tudomásunk, a művet az Orkesztika 
iskola később is a műsorán tartotta.7 A vallásos misztériumjátékok előadásai több-
ségében Dienes Bárdos Lajossal dolgozott együtt. Ez az együttműködés a Haj-
nalvárás további bemutatóit is érintette, ugyanis a későbbiekben az eredeti görög 
dallamokat Bárdos Lajos zeneszerző és karnagy megharmonizálta és női kar adta 
elő orgonakísérettel (Sándorné Papp, 2011). 1928. június 24-én az iskola vizsga-

4	 Dienes, V. A misztériumjátékok belső fejlődése MOHA Mozdulatművészetek Háza – 
magángyűjtemény dvh-list-00060_1_05

5	 Dienes, V. A misztériumjátékok belső fejlődése MOHA Mozdulatművészetek Háza – 
magángyűjtemény dvh-list-00060_1_03

6	 Dienes, V. A mozdulatkórus MOHA Mozdulatművészetek Háza – magángyűjtemény 
dvh-list00053_7-01 

7	 1928. szeptemberében az iskolát így hirdetik: „Az iskola mozdulatkórusa már megkezdte 
munkáját a „Nyolc Boldogság” és „Hajnalvárás” misztériumok közeljövőben tartandó 
előadása céljából” („Dienes Valéria dr. Orkesztikai iskolája”, 1928).



Orkesztika és misztérium �     167

előadásának keretében az Orion Színházban került színpadra („Növendékbemu-
tató”, 1928; „Dienes Valéria orkesztikai iskolaelőadása”, 1928). 1928. október 
8-án a Budai Vigadóban mutatták be, utóbbi előadás az 1928. október 4–9-ig 
tartó I. Nemzeti Eucharisztikus Kongresszus alkalmából került megrendezésre 
(„Dienes Valéria mozdulatkórusának vizsgaelőadása”, 1928). 1930. november 
8-án ismét a Budai Vigadóban játszották, ekkor a Városmajori Egyházközösség 
rendezvényén Szent Imre ünnepe alkalmából újították fel a művet („Szent Imre 
ünnepségek”, 1930). 

Orkesztika az Új Iskolában az 1930-as években

Az iskola tantárgyai között az orkesztika tantárgy még sokáig megtalálható, az 
évkönyvek szerint egészen a 2. világháborúig tanították (Áment, 2005a. p. 50). 
Dienes Valéria és az orkesztika mint mozdulatművészeti ág megjelenése az Új 
Iskolában, egy reformiskolában nem volt egyedülálló. Az 1920-as és 1930-as évek-
ben több reformiskolában és katolikus leányiskolában is megjelentek a magyar 
mozdulatművészeti elképzelések (Detre, 2022). Dienes az Új Iskolában pár évig 
vezette az orkesztika órákat, később azonban növendékei vették át a tanítást. Az 
Új Iskolába járó növendékek az 1924-től újra szerveződő Orkesztikai Iskolába is 
jártak (Fenyves & Pethő, 2017). 

Az 1929–30-as tanévtől működő leánylíceum az Új Iskola polgári iskolai osz-
tályainak folytatásaként került megalapításra, ezért a kutatás kérdése volt, hogy 
az orkesztika vajon megjelenik-e ebben az iskolatípusban is, és ha igen, milyen 
módon. Az 1929–30-as tanévről kiadott évkönyvben erre vonatkozó bejegyzést 
nem lehet olvasni. A testnevelés tárgyat heti rendszereséggel illesztették be a tan-
rendbe, az ifjúsági sportkör játék, torna, turisztika és téli sport szakosztályokkal 
működött. A leánylíceumhoz kapcsolódó félinternátusban lakók az iskolakert 
„egészséges levegőjében tartózkodhattak”, „naponként sétáltak és tornáztak, megfelelő 
időben kertészkedtek, korcsolyázással, ródlizással szórakoztak” (Domokos & Arató, 
1930, p. 15). Az 1930–31-es tanévről szóló értesítőben szóltak arról is, hogy az 
internátusban bentlakó növendékek az orkesztikában elért eredményeiket is bemu-
tatták a szülők számára tartott bemutatókon (Domokos & Arató, 1931, p. 16). 
Az 1931–32. tanév értesítőjében az iskolai ünnepségek között szerepelt 1931. 
november 7-én az „orchesztikai tanfolyam” bemutatója (Domokos & Dadayné 
Egán, 1932, p. 15) Az 1932–33. tanévről szóló értesítőben a sportkör szakosztá-
lyai (úszás, ping-pong, tenicoit) mellett megjelent az orchesztika is. Az összegzés-
ben megjegyzik, hogy az ünnepélyeken előadott orchesztikai táncokat a sportkör 
vezetője, az idegen nyelvet is tanító Kremsier Irma tanította be (Domokos & 
Dadayné Egán, 1933, p. 36). A következő két tanévről (1933–34. tanév, 1934–35. 



168 	  Pethő Villő

tanév) szóló értesítőkben változatlanul a sportkör szakosztályai között szerepel 
az orchesztika, megjegyzik, hogy a líceum I. és II. osztálya „nagy kedvvel űzte az 
orchesztika gyakorlását” (Domokos & Péch, 1934, p. 39).

Az 1935–36. tanévben az iskolai sportkör tagjai heti két órában tornával, 
atlétikával és játékkal, heti két órában orkesztikával foglalkoztak (Domokos & 
Halász, 1936, p. 60). A sportkör vezetője ekkor már Szőllőssyné Piufsich Lenke8 
testnevelés és mozgásművészeti tanár volt. Mint egykori Dienes-tanítvány, ő segí-
tett az iskola katolikus diákjainak betanításában az 1935. szeptember 30-án a Die-
nes Valéria által rendezett A gyermek útja című misztériumának színpadra 
állításánál. A XXVI. Katolikus Nagygyűlésen bemutatott nagyszabású, csaknem 
1000 gyerekszereplőt felvonultató bemutatóra több iskolából – így az Új Iskolából 
is – toboroztak résztvevőket. Ebben a tanévben egy másik Dienes művet, Dienes 
Liszt XIII. rapszódiájára írt orchémáját mutatta be az iskola I-III. líceumi növen-
dékekből álló 28 tagú mozdulatkórusa a Liszt-centenárium alkalmából (Domokos 
& Péch Halász, 1936, p. 60). Az ezt követő tanévekről beszámoló értesítőkben 
az orkesztikára vonatkozóan nem találtunk feljegyzéseket. Ebben az időszakban 
az Új Iskola növendékei közül sokan már a több éve működő, második időszakát 
élő Orkesztikai Iskola növendékei voltak.

Irodalom

Áment, E. (2005a). A budai Új Iskola pedagógiája. OPKM.
Áment, E. (2005b). Emmi néni iskolája. OPKM.
Boreczky. Á. (2013). Mozdulatművészet, életreform és az avantgarde. In Németh A. & Pirka 

V. (Szerk.). Az életreform és reformpedagógia – recepciós és intézményesülési folyamatok 
a 20. század első felében (pp. 68–84). Gondolat Kiadó.

Az „Uj Iskola” karácsonyi ünnepsége. (1924, december 20). Az Ujság, 22(272), 6.
Boreczky, Á. (2018). Az orkesztika tudományos rendszere és a pedagógia Dienes Valéria 

korai munkásságában. Kellék, (60). 167–178. 
Boreczky, Á. & Fenyves, M. (2017). Dienes Valéria bécsi évei és az Orkesztika Iskola. In 

Németh A. & Vincze B. (Szerk.) Továbbélő utópiák – magyar életreform törekvések és 
nemzetközi recepciós hatások (pp. 122–140). Gondolat Kiadó.

Detre, K. (2013). Testkultúra, életreform, egészség, szépség, szabadidő. In Beke, L., Németh, 
A. & Vincze, G. (Szerk.). Mozdulat (pp. 84–96). Gondolat Kiadó.

8	 Piufsich Lenke Orkesztikai Iskola egykori tanítványaként közreműködött a Dienes Valéria 
Rózsák szentje (Szent Erzsébet misztériuma) előadásában 1932. októberében Dienes 
Valéria: Rózsák szentje, In: Tóvay-Nagy, P. (szerk.). (2013). Források a magyar színpadi 
táncművészet történetéhez I. 



Orkesztika és misztérium �     169

Detre, K. (2022). A piac szerepe a magyar és a német mozdulatművészet professzionalizá-
ciójában. In Aetas, 37(1), 74–92.

Dienes, V. (é. n.). A misztériumjátékok belső fejlődése. MOHA Mozdulatművészetek Háza 
– magángyűjtemény dvh-list-00060_1_05

Dienes, V. (é. n.). A mozdulatkórus. MOHA Mozdulatművészetek Háza – magángyűjtemény 
dvh-list00053_7-01 

Dienes, V. (1983). Hajnalvárás. Belon Gellért (Szerk.). Szent István Társulat
Dienes, V (2005). Az Orchesztikai Iskola 1917/18. tanévi értesítője. In Fenyves M. (Szerk.) 

Az Orkesztika Iskola története képekben (pp. 36–47). Orkesztika Alapítvány.
Dienes, V. (2005). Emigráció és migráció (1920–1929). In Fenyves M. (Szerk.) Az Orkesz-

tika Iskola története képekben (pp. 53–103). Orkesztika Alapítvány.
Dienes, V. (2013). Rózsák szentje (1932). In Tóvay-Nagy P. (Szerk.): Források a magyar 

színpadi táncművészet történetéhez I. (pp. 144–156), Magyar Táncművészeti Főiskola.
Dienes, V. (2016). „Mozdulatkultúra” (1930). In Fenyves M., Dienes V. & Dienes G. (Szerk.): 

A Tánc reformja a mozdulatművészet vonzásában (pp. 311–328). Orkesztika Alapítvány.
Dienes Valéria orkesztikai iskolaelőadása. (1928, június 26). Magyarság, 20.
Dienes Valéria dr. Orkesztikai iskolája. (1928, szeptember 27). Nemzeti Újság, 11.
Dienes Valéria mozdulatkórusának vizsgaelőadása. (1928, október 4), Nemzeti Újság, 2.
Dolch, E. (1938). Az Uj nevelés eszméi, elméleti és gyakorlati megvalósulásai. Ablaka György 

Könyvnyomdája.
Domokos, L. (1912, június 8). Jacques Dalcroze ritmus-iskolája. A gyermek, 474–476.
Domokos, L. (1917, november 5–6). Az Uj Iskola első két éve. A gyermek, 297–300.
Domokos, L. (2005). Az alkottató tanítás. OPKM.
Domokos, L., & Arató, F. (1930). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának értesítője 

az 1929–1930. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Domokos, L., & Arató, F. (1931). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának értesítője 

az 1930–1931. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Domokos, L., & Dadayné Egán, I. (1932). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának 

értesítője az 1931–1932. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Domokos, L., & Dadayné Egán, I. (1933). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának 

értesítője az 1932–1933. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Domokos, L., & Halász, L. (1936). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának értesí-

tője az 1933–1934. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Domokos, L., & Péch, A. (1934). Dr. Domokos Lászlóné nyilv. Jogú leánylíceumának értesítője 

az 1933-1934. Iskola tanévről. Sárkány Nyomda Rt. 
Fenyves, M. & Pethő, V. (2017). Dienes Valéria és Bárdos Lajos misztériumjátékai. orkesz-

tika és kórusmozgalom, hatások, intézményesülési lehetőségek. In Németh A. & Vincze 
B. (Szerk.) Továbbélő utópiák – magyar életreform törekvések és nemzetközi recepciós hatá-
sol (pp. 81–121). Gondolat Kiadó.

Harmadik esztendő az Uj Iskola életéből. (1918). A gyermek, 12(5–6), 280–284. 



170 	  Pethő Villő

Növendékbemutató. (1928, június 24). Magyarság, 11.
Romhányi, S. (1912, október 24). Dr. E. Jaques-Dalcroze. Néptanítók Lapja, 6–7.
Sándorné Papp, E. (2011). Bárdos kísérőzenéi Dienes Valéria misztériumjátékaihoz és az Ale-

xius szvit [Doktori értekezés]. Liszt Ferenc Zeneművészeti Egyetem.
Szabó, L., & Szikora, K. (2004). A magyar ifjúság testi nevelésének története. TFSE Birkózó 

Szakosztálya és a Testnevelési és Sportmúzeum. 
Szent Imre ünnepségek. (1930, november 9). Pesti Hírlap, 10.
Vitányi, I. (1975). Beszélgetés Dienes Valériával (tv interjú). Valóság, 18(8), 83–101.

Orchestics and mystery play.  
Education of body and soul in the “Új Iskola”

Keywords

art of movement, Valéria Dienes, orchestics, Új Iskola (New School), mystery 
play 

Abstract

At the center of the ideas of the 20th century life reform movement was the “new” 
man living a more natural, authentic life. The ideal of the desired new, reformed 
man included a well-groomed, healthy, and aesthetic body, shaped by natural 
methods. The reform schools of the first half of the 20th century proclaimed the 
need to “educate” the human body and mind simultaneously. These institutions 
pursued a “new” ideal of the child, linked to a ‘new’ ideal of man, and gave the 
arts and the ideas of art education an important role in the total renewal of the 
school world. The “Új Iskola” (New School), which was active between 1914 and 
1949, not only followed but also developed the pedagogical reform ideas of its 
time. The pedagogical programme of the school also applied new methods of 
physical education.

From 1923, Valéria Dienes, the founder of a new art of movement, the founder 
of orchestics worked there. Dienes adapted the method she had previously taught 
in her own courses and at her private school between 1912 and 1919 to the groups 
of students at the Új Iskola. Her pedagogical methods were also shaped by her 
time at the Montessori Children’s Home in Grinzing, where she worked with 
children aged 3-6. Dienes’ earlier experiences and her time at the Új Iskola, as 
well as the educational programme and the methods used there, influenced her 
pedagogy, and enriched her art of movement. Dienes’ classes at the school—as 
her art of movement—focused on the harmonious development of body, mind, 
and spirit. Her pedagogical ideas were aligned with the program of the Új Iskola, 
which focused on the development of children’s curiosity and self-expression.



Orkesztika és misztérium �     171

Dienes’s first religious theatre work, the mystery play called “The Dawn” was 
performed at the Új Iskola’s celebrations in 1924. This movement play was the 
first of a series of religious-themed works that would become a dominant feature 
of Dienes’ art between 1924 and 1943. For several years, the work was included 
in the programme of Dienes’ re-established School of Orchestics. For several 
years, the orchestics was part of the pedagogical programme of Új Iskola, it was 
later taught by Dienes’ former students.



Földesi Renáta – Balogh Brigitta

RITMUS ÉS ÉLETREND  
A KONDUKTÍV PEDAGÓGIÁBAN

Bevezetés

Megtalálni az utat egy olyan életmódhoz, amely (újra) összekapcsolja az embert 
önmagával, embertársaival és világával, amely magában foglalja a természetet, 
a társadalmi környezetet és a munkát is – ez részben vagy egészben minden 19. 
század végi és 20. század eleji életreform-mozgalom központi célja volt (Németh 
& Skiera, 1999; Németh, Mikonya & Skiera, 2005).

Valójában ennek a kapcsolódásnak a pontos jelentése különböző módon 
jelenik meg a mozgalom egyes ágaiban. Mit jelent kapcsolódni ezekhez a szá-
lakhoz? Szükség van-e valami új létrehozására, vagy a régi utakhoz kell vissza-
térnünk? Aranykor-mítoszokat vagy utópiákat érdemes-e előnyben részesíte-
nünk? Ezek a lehetőségek az utóbbi években számos kutatás tárgyát képezték, 
ahol is a természethez és a természetességhez való visszatérés lehetséges har-
madik útként és megoldásként jelent meg (Németh & Vincze, 2017; Vincze, 
Kempf & Németh, 2019).

Kutatásunk abba a hagyományba illeszkedik, amely a 20. század elejének peda-
gógiai kezdeményezéseit a kor sokrétű reformmozgalmaival összefüggésben értel-
mezi, egy adott pedagógiai rendszerhez kapcsolódó konkrét témára fókuszálva. 
A téma, nevezetesen a ritmus egzisztenciális és pedagógiai szerepe és jelentése 
sajátos megvilágításba helyezi azt a módot, ahogyan a reform – mint a természet-
hez való visszakapcsolódás, részben – technikai, részben sokkal általánosabb 
szinten megvalósítható. A pedagógia pedig, amelynek összefüggésében a ritmus 
szerepét és jelentését vizsgáljuk, a Pető András által a 20. század első felében 
kidolgozott konduktív nevelési rendszer.

Célunk kettős: egyrészt általános áttekintést adni a ritmus megjelenéséről 
a konduktív nevelés elméletében és módszertanában, másrészt megvizsgálni, hogy 
Pető közelmúltban felfedezett filozófiai életműve módosíthatja-e, árnyalhatja-e 
a kapott képet. Írásunkban munkásságának és a konduktív nevelési rendszer alap-
jainak bevezető tárgyalása után elemezzük a ritmus fogalmának jelentését Pető 
filozófiájában, illetve rekonstruáljuk a ritmus helyét és szerepét a konduktív neve-
lési rendszer elméletében és módszertanában.



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     173

Pető András életműve és a konduktív nevelési rendszer

Pető András (1893–1967) orvos, pedagógus és terapeuta, a nemzetközi hírű „Pető 
Intézet” alapítója, a központi idegrendszeri sérüléssel élő személyek (re)habilitá-
cióját szolgáló konduktív nevelési rendszer kidolgozója. Alaphivatása mellett 
újságíró, lapszerkesztő, író és költő is, sokoldalú kreatív személyiség, akinek intel-
lektuális-szakmai szocializációja a 20. század eleji Bécs pezsgő kulturális miliő-
jéhez köthető, és akinek terápiás eredményei részben látásmódjának sajátosságá-
ban gyökereznek.

Orvosi hitvallásának és praxisának egyik meghatározó eleme éppen kora 
mainstream orvostudományának kritikája volt, amely jól illeszkedett a 20. század 
elejének életreform-mozgalmaiba (Bärnklau, é. n., 1965; Földesi, 2018, 2020). 
Pető korának redukcionista, túlmedikalizált emberképével szemben határozta 
meg saját, a pácienst gyógyulásra vezető útját, amelyet a bécsi orvosiskola legjobb 
hagyományait követve és a hagyományos orvoslás eljárásaiból merítve alakított 
ki. A Bécsben, majd Ausztria különböző gyógyító intézményeiben töltött huszon-
hét év alatt (1921-től osztrák állampolgárként) orvosként tüdőgyógyászattal, fizio
dietetikával és pszichiátriával foglalkozott kórházakban és szanatóriumokban, 
ahol folyamatosan a teljes ember felépülését és helyreállítását célzó összetett eljá-
rásokon dolgozott (Földesi, 2019a). Ezek a kúrák különböző gyógymódok (fizio-
terápia, diéta, természetes kezelések, kreatív körök, sporttevékenységek) kom
binációit, valamint „közösségi gyógyítást” tartalmaztak, magukba foglalva az 
egymásért való felelősséget1 és a beteg saját magáért viselt felelősségét is, amely 
alapvetően a tevékenységalapú életmód kialakításáról és irányításáról szólt (Pető, 
2021, p. 130).

Pető 1938-ban, az Anschluss után elmenekült Ausztriából, majd rövid párizsi 
tartózkodás után visszatért Budapestre, ahol a háború alatti bujkálás évei után 
folytatta gyógyító tevékenységét, és megkezdte a konduktív pedagógia módszer-
tani és szervezeti alapjainak lefektetését. Ennek legelső intézményi kerete az úgy-
nevezett „Pestalozzi Ambulancia”, a Gyógypedagógiai Főiskola Mozgásterápiai 
Tanszéke volt, ahol Pető 1947-48 fordulóján lehetőséget kapott arra, hogy 14 
idegrendszeri-mozgásszervi problémával küzdő, képezhetetlennek tartott gyermek 
fejlesztését-gyógyítását próbálja meg. A kísérlet sikerén felbuzdulva 1950-ben 
megnyitották az Országos Mozgásterápiai Intézetet, 1963-ban pedig megalakult 
a Mozgássérültek Nevelőképző és Nevelőintézete.

1	 Ehhez fontos hozzájárulást jelent Pető munkakapcsolata és életre szóló barátsága Jakob 
Levy Morenóval, akivel Bécsben kidolgozták és elindították az úgynevezett „spontanei-
tás-színházat” (lásd pl. Földesi, 2019, p. 63).



174 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

A konduktív nevelés alapgondolata, hogy a központi idegrendszeri sérüléssel 
élő ember a strukturális károsodások ellenére is megtanulhat egy jobb, funkcio-
nálisabb, élhetőbb létstratégiát, hogy a fogyatékosság nem statikus állapot, hanem 
az idegrendszer tanításával, az akarat mozgósításával, a tudatos önvezérlés elsa-
játításával és a tünetspecifikus ritmikus cselekvésminták gyakorlásával elérhető 
egy jobb létezésmód, egy jobb létjelleg; a változás és az átalakulás lehetséges.

A konduktív pedagógia célját általában az orthofunkció kialakításaként hatá-
rozzák meg, ahol az orthofunkció azt jelenti, hogy az egyén képes az aktuális 
állapotával összhangban lévő, lehető legmagasabb szintű önállóságra, képességei
nek megfelelő irányítására. Képes életkorának megfelelően megszervezni életét: 
megtanul helyzetet és helyet változtatni, megtanul önkiszolgáló tevékenységeket, 
társadalmi szokásokat és elvárásokat, valamint képes fejleszteni kognitív, kom-
munikációs és szociális készségeit (Hári & Ákos, 1971). 

Ennek megfelelően a konduktív oktatás folyamatában mind az általános, mind 
a konkrét oktatási célok jelen vannak. Az általános célkitűzések az aktív maga-
tartás elérése, az önmegvalósítás, a munkára nevelés, a közösségi nevelés, a célok 
kitűzésének megtanulása, az elérésükhöz szükséges módszerek megtalálásának 
képessége és a cselekvésre való készenlét. Ezekhez adódnak hozzá azok a konkrét 
célkitűzések, amelyek a diszfunkcionális helyzetből erednek, és amelyek pontosan 
az orthofunkciós szokások kialakulásához kapcsolódnak, mivel az utóbbiakon 
keresztül érhetők el az általános célok (Hári & Ákos, 1971; Kállay & Pásztorné 
Tass, 2023, pp. 61–83).

Pető Filozófiája

Noha Pető András sokoldalú személyiség volt, szerteágazó filozófiai műveltséggel, 
a 2010-es évek végéig egyáltalán nem lehettünk biztosak benne, hogy a filozófia 
területén is alkotott volna. Személyes leveleiből tudni lehetett, hogy tervezte egy 
filozófiai mű megírását, de annak valóságos elkészültére vonatkozóan nem álltak 
rendelkezésünkre adatok. A 2010-es évek végén azután gyökeresen megváltozott 
a helyzet, amikor a Semmelweis Egyetem Pető András Karán őrzött Pető-hagya-
tékból előkerült egy minden kétséget kizáróan Petőtől származó filozófiai munka 
gépirata.

A „Philosophie” címet viselő német nyelvű munka valószínűleg az 1950-es évek 
második felében keletkezett, és Pető külföldön, álnéven tervezte publikálni. 
Ez annál is inkább kézenfekvő elképzelés lehetett számára, mert az állam
szocializmus évtizedeiben sem gondolkodásmódja, sem a hagyományok, 
amelyekhez kötődött, sem pedig a tapasztalatok, amelyekre támaszkodott, nem 
számíthattak nemhogy elismerésre, de még toleranciára sem az állampárti ideológia 



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     175

részéről. Ez pedig nemcsak személyesen Pető számára jelenthetett kockázatot, 
hanem az általa létrehozott, látszólag stabil, ugyanakkor erőteljes támadásoknak 
kitett pedagógiai rendszer és intézmény biztonságát és túlélését is veszélyeztethette 
volna (Földesi, 2019a; Földesi, 2019b). Így tehát az asztalfióknak alkotott, néme-
tül, feltehetőleg azzal a szándékkal, hogy a munkát, miután stilisztikailag is vég-
legesítette, Németországban fogja álnéven megjelentetni. Ez később megfelelő 
startégiának bizonyult a számára, hiszen míg kevés számú magyar publikációjában 
megkísérelte összeegyeztetni a konduktív nevelés elméletét a szocialista, illetve 
az éppen aktuális mindenkori szovjet tudományértelmezéssel (lásd ehhez Földesi, 
2019a; 2019b), addig orvosi krédóját tartalmazó könyvét Németországban, néme-
tül, dr. med. Karl Otto Bärnklau néven jelentette meg (Bärnklau, 1965).

Pető munkájának filozófiai kontextualizálása azonban nemcsak amiatt nehéz, 
mert úgyszólván „titkos” filozófus, aki az asztalfiókjának ír. Az sem könnyíti meg 
a helyzetet, hogy szakmai kívülállóként, aki sosem részesült formális filozófiai 
képzésben, és filozófiai publikációt sem jelentetett meg soha, nem volt olyan külső 
körülmény, ami miatt filozófiai standardokhoz kellett volna igazodnia, legyenek 
azok akár ideológiai kényszerek, akár legitimációs elvárások, akár divatok. Pető 
maximálisan ki is használja ezt a – vélhetően kevéssé kívánt – szabadságot, ami-
kor olyan megközelítéseket kombinál egymással, amelyek ötvözését a kor akadé-
miai közegében nehezen tudta volna elfogadtatni: műve metafizikai, antropológiai, 
egzisztenciális és misztikus motívumok és gondolkodásmódok kombinációja, 
hogy csak a legnyilvánvalóbb tartalmakat emeljük ki. Ennyiben művét kézenfekvő 
lenne műkedvelő eklekticizmusként vagy életreform-gyökerű szinkretizmusként 
azonosítani, ezekkel a lehetőségekkel azonban óvatosan kell bánnunk, két okból 
is. Az egyik az, hogy az elemeiben heterogén forrásokból származó gondolati 
univerzumot szerves egésszé, önmagában koherens, sajátos látásmóddá szervezi, 
a másik pedig az a módszertani és ismeretelméleti tudatosság, amely központi 
szerepet játszik a műben. Ez utóbbi arra utal, hogy a különböző hagyományok, 
perspektívák és gondolkodásmódok ötvözése mögött nem naiv eklekticizmus, 
nem is puszta lelkes szinkretizmus áll, hanem tudatos, ismeretelméleti szempont-
ból precízen előkészített döntés, amelyet Pető részben a kanti ismeretkritika, 
részben pedig a természettudományos pozitivizmus elveivel való ütköztetés által 
alapoz meg.

Egyfelől meg van győződve arról, hogy az emberi gondolkodást egy többé-ke-
vésbé kantiánus módon értelmezett transzcendentalitás jellemzi, vagyis bizonyos 
mértékű univerzalitásra vagy legalábbis transzindividualitásra tart igényt, ami 
lehetővé teszi számunkra bizonyos gondolkodási struktúrák és világértelmezések 
belátását (Pető, 2021, p. 102), másfelől viszont Pető nagyon is tudatában van 
annak, hogy ez a transzcendentalitás kulturálisan közvetített, kulturális „szűrőnk” 
pedig nagyon is meghatározza, mit tudunk érvényesként elfogadni. Ugyanakkor 



176 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

meggyőződése az is, hogy a vallási, egzisztenciális és filozófiai eszmék – általában 
minden, ami nem tudomány a szó legszűkebb értelmében – olyan tartományra 
vonatkoznak, ahol a tudományos megalapozhatatlanság és vele a kulturális kódokra 
való ráutaltság, illetve a hagyomány általi közvetítettség még nyilvánvalóbb (Pető, 
2021, p. 15). A hagyomány ugyanakkor nem a közvetítés tartalma, hanem a for-
mája; ezen a szinten az egyetlen autentikus tartalom a megélt tartalom. Pető – fel-
tehetőleg bergsoni eredetű – különbségtevése a kifejezéstartalom és az igazság-
tartalom között ezt látszik alátámasztani: „Az emberi kultúra minden 
megnyilvánulásánál különbséget kell tennünk a kifejezéstartalom és az igazságtartalom 
között. […] Az igazság világának tartalmait bizonyítjuk, a kifejezés világának tartal-
mait megéljük” (Pető, 2021, p. 23).

Ennek a megéltségből fakadó hitelességnek azonban sokféle világértelmezés és 
percepció képezheti a hátterét, és épp ez a sokféleség, az emberi lény által tapasz-
talható és értelmezhető észlelési, tapasztalási és gondolkodási módok e szükségszerű 
sokfélesége az, amit Pető kiindulópontul választ filozófiai vizsgálódásaihoz. 
A tapasztalás és értelmezés módjait „világok”-nak nevezi, és úgy írja le őket, mint 
amelyek interszubjektív, szimbolikusan és kulturálisan közvetített közeget képez-
nek a bennük részt vevő individuumok számára (Pető, 2021, pp. 13–16).

További kulcsfogalmai továbbá a „Lét” és a „létezés”, valamit az a metaforakész-
let, amely természetüket és kapcsolatukat hivatott megvilágítani. A „Lét” (Sein) 
fogalma a minden meghatározható, azonosítható és behatárolható entitás mögötti 
meghatározhatatlan alapot fejezi ki, amelynek természetét Pető gyakran az „áram-
lás” (Strom) és a „folyam” (Fluss) metaforáival írja körül. A „létezés” (Dasein) más-
felől a meghatározott, konkrét, noha relatív és mulandó „alakot-öltések” (Gestal-
tungen) birodalmára vonatkozik, az általa leírt entitások pedig úgy viszonyulnak 
a Léthez, mint a víz fodrozódása vagy a hullámok egy folyam áramlásához. Az „ala-
kot öltött” létezés lehetséges közegei végül a fentebbiekben említett „világok”, ame-
lyek alapvető jellegzetességei Pető szerint a „spontaneitás”, a „dualitás” (azaz a „vilá-
gokat” strukturáló lehetséges alapvető minőségek és cselekvési irányok kettőssége) 
és a szakadatlan változás. Ha tehát a létezés, a konkrét, meghatározható „ala-
kot-öltés” nem más, mint a Lét áramlásának „hulláma” vagy „fodrozódása”, akkor 
bármely individuumnak a Lét áramlásáról való leválasztása, attól való elkülönítése 
csak relatív és látszólagos lehet a létezés egészének „összekötöttségé”-hez, a Lét 
áramlásában való eredendő összetartozásához viszonyítva.

Ez a két pólus – a relatív és időleges individualitások látszólagos elkülönülése 
és valóságos összekapcsoltsága – azután további jelentésréteggel egészül ki az 
emberi világokban, ahol többé már nem pusztán faktikus elválasztottságot és 
összekötöttséget jelentenek, hanem megtapasztalt minőségeket, egyszersmind 
emberi életlehetőségeket is: az elkülönültség tudatában való megmaradás melletti 



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     177

döntést, amely az „Én-struktúrák”-ban testesül meg, vagy az összetartozás tudatát, 
amely a „mi”-tudatban és a szeretetben nyilvánul meg. 

A két alapvető emberi életlehetőség irányai ugyanakkor egy elsődlegesebb 
szinten is megjelennek mint a biológiai meghatározottság és az azon való felüle-
melkedés lehetőségének kettőssége. Az emberi állapot dualitása ugyanis abban is 
megnyilvánul, hogy az ember mint élő lény – vagy egyáltalán: mint fizikai lény 
– a maga kvázi-individuális létezését csak más kvázi-individuális létezők kárára 
tudja fenntartani, másfelől viszont túl tud lépni saját elkülönültségén, és kapcso-
lódni tud más kvázi-individuális (nem csak emberi) létezőkhöz és a transzcen-
denshez. Pető terminusa erre az utóbbira az „Anschluss”, ami tartalmában nem 
azonos a minden létezőben benne rejlő összekapcsoltsággal, hanem felismert és 
egzisztenciálisan választott kapcsolódást jelöl.

Nem könnyű ugyanakkor megválaszolni a kérdést, hogy mindebből mi tekint-
hető valóban szabad emberi választásnak, és mi lehet a biológiai, társadalmi, kul-
turális, történeti és pszichológiai meghatározottság terhe. Ami azonban emberi 
szempontból nyilvánvaló, az az, hogy ezek a lehetőségek előttünk állnak, válaszra 
hívnak bennünket, a válaszadást pedig nem lehet kikerülni. Ezt közvetíti végül 
Pető másik kulcsmetaforája, a „határozat” (Beschluß), amely egyszerre fejezi ki 
a létezés rendjét, valamint a sors és a faktuális történések értelmességét. Akár 
törvényszerű, akár esetleges, akár egy felsőbb terv része, akár véletlenszerű körül-
mények következménye, sorsunk „határozat”-ként áll előttünk, amelyre igent 
mondhatunk, vagy amely alól megpróbálhatjuk kivonni magunkat – ebben az 
értelemben pedig a hozzá való viszonyunk, akár szabadok vagyunk metafizikai 
értelemben, akár nem, a végső emberi felelősség.

Pető filozófiájában ugyanakkor az elkülönülés és az összekapcsoltság közötti 
választás, vagy a „határozat” elfogadása vagy elutasítása közötti választás egzisz-
tenciális szintje további, még fundamentálisabb antropológiai rétegeken nyugszik, 
amelyek közül a legalapvetőbben osztozunk az állatokkal, következményei azon-
ban specifikusan emberiek. Ez a réteg a hatalom és a tehetetlenség alapvető tapasz-
talata, amelyet egy élő, eleven lény az akaratlagos mozgásai sikerességének vagy 
sikertelenségének megtapasztalásán keresztül él meg. A tehetetlenség eredendő 
tapasztalata, amelyet az ember csecsemőkorában szerez, olyan közös emberi 
tapasztalat, amelyre Pető szerint később, ha akaratlagos mozgásaink sikerességét 
tapasztaljuk, egy primer „hatalomérzés”, illetve „én-érzés” épülhet, ha viszont az 
akaratlagos mozgásaink nem bizonyulnak sikereseknek, akkor a tanult tehetet-
lenség esete áll elő. Ez az a pont, ahol feltehetjük a kérdést, találhatunk-e Pető 
filozófiájában bármilyen olyan fogódzót, amely elmélyítheti az emberi állapotra, 
a nevelés lehetőségeire, illetve a konduktív nevelés alapjaira vonatkozó pedagógiai 
megértésünket?



178 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

Filozófia és pedagógia kapcsolata

A Filozófia szövegében egyetlen explicit hivatkozás történik a konduktív nevelésre 
(noha annak megnevezése nélkül), mégpedig egy olyan szöveghelyen, ahol Pető 
az úgynevezett „bizalomteli mi” kialakulásáról, az emberi összekapcsoltság át
élésének tapasztalatáról beszél a mozgáskorlátozottságukat megélő gyerekek 
nevelése kapcsán: 

„Egy ilyen tehetetlen én átvezetése a bizalomteli mi-be, egy ilyen gyermek felnevelése az 
elfojtás és a félelem minden fázisán keresztül az akaratlagos önmozgásig és a mi-élményig 
a mozgásbeli önállóság teljes elérése által – ez a szociális fenomén iskolapéldája, és mód-
szertanilag figyelemre méltó jelenség az emberi nevelés- és tevékenységvilágokban” (Pető, 
2021, p. 19).

Ugyanakkor megjelennek a műben egy antropológiai megalapozású nevelésfilozófia 
körvonalai, illetve olyan elvont fogalmak, mint „a Lét konduktív jellege” vagy „kon-
duktív létezés”, ami legalábbis arra utal, hogy van valamiféle jól beazonosítható 
érintkezési felület Pető filozófiai és pedagógiai szemléletmódja között.

Ami egy lehetséges nevelésfilozófia alapvonalait illeti, annak kontextusát Pető 
hatalomelmélete képezi. Mint láttuk, a hatalom és a tehetetlenség Pető szerint 
olyan primer tapasztalatok, amelyekre a legtöbb (vagy talán az összes) emberi 
jelenség visszavezethető, a hatalom pedig a maga eredeti előfordulásában (azaz 
a saját testünk feletti hatalom megtapasztalásaként) etikai–morális szempontból 
semleges. Ugyanakkor, amint Pető elkezdi kibontani a fogalom pszichológiai, 
interszubjektív, társadalmi és politikai rétegeit, hamarosan a hatalom olyan variá
ciójáig jutunk, amely a másik ember tehetetlenné tételére irányul, a fizikai elpusz-
títástól a mozgásképtelenné tevésen át a manipulációig, amikor is az egyik ember 
úgy gyakorol hatalmat a másik fölött, mintha az puszta tárgy, ellenőrizhető és 
irányítható technikai eszköz volna. 

A neveléssel kapcsolatos következmények már ezen a szinten megjelennek, 
amennyiben Pető eleve a hatalomgyakorlás kontextusában tárgyalja a nevelést, és 
a nevelési folyamatok és helyzetek sajátosságaként tárgyalja azt, hogy a gyermek 
kiszolgáltatottsága a nevelési helyzetet a hatalomgyakorlás relatíve kockázatmen-
tes, kényelmes terepévé teszi a nevelők, illetve általában a felnőttek számára. 

Többek között épp az efféle hatalomgyakorlás – de nem a nevelésbeli, hanem 
általában minden, más ember fölötti hatalomgyakorlás – alternatívájaként jelenik 
meg a „kondukció” és a „konduktív Lét-jelleg” mint olyan létmód, amely a létezés 
áramlásának káoszát célvezérelt módon képes értelmes egésszé szervezni. „[A] Lét 
konduktív jellege ténylegesen a létezés szervezhetőségében fejeződik ki”, írja Pető, a „kon-



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     179

duktor” pedig az, aki „megszervezi a létezést, a gondolkodást, a tudást és az utat” 
(Pető, 2021, p. 48).

Így tehát a „konduktor” a Filozófiában nem egy pedagógiai hivatást gyakorló 
személyként jelenik meg, hanem olyan személyként, aki magára vállal egy univer-
zálisan, minden ember számára elérhető létlehetőséget, és igent mond az önma-
gában kaotikus létezés célvezérelt, értelmes megszervezésére – elsősorban a maga 
életében, ugyanakkor a másokkal megosztott közös élet formálásához való hoz-
zájárulást is felvállalva. „A kondukción múlik, hogyan bontakozik ki a Mi” (Pető, 
2021, p. 57).

Összefoglalva, Pető részben az elszigetelődés és a kapcsolódás, részben a „hatá-
rozat” elfogadása és elutasítása, részben pedig a puszta hatalomgyakorlás és a kon-
dukció közötti tengelyen térképezi fel az emberi létezés lehetőségeit, miközben 
a nevelés jelenségét általánosságban a tanulástól való emberi függőség és egyben 
a hatalomgyakorlás kontextusában tárgyalja. Láttuk, hogy a konduktív létmódot 
és a kondukciót mint általános egzisztenciális lehetőségeket kezeli, amelyeknek 
a nevelésben való alkalmazása csak egy egzisztenciális lehetőség a sok közül. Egy 
kérdés azonban még válaszra vár, éspedig az, hogy a pedagógiai jelentőség, amelyet 
a ritmusnak és a ritmikusságnak a konduktív nevelésben tulajdonítunk, épülhet-e 
a ritmusra és a ritmikusságra vonatkozó filozófiai belátásokra? 

Noha a ritmus, illetve a ritmikusság nem központi témája Pető Filozófiájának, 
hangsúlyosan megjelennek a mű bizonyos olyan pontjain, ahol az emberi lény 
spirituális lehetőségei kerülnek fókuszba. Az egyik ilyen kulcsfontosságú szöveg-
hely az, ahol Pető az úgynevezett „tudatállapot-váltásról” (Besinnungswandel) beszél, 
amelyet úgy ír le, mint olyan állapotot, amelyben az emberi individualitás és önköz-
pontúság a kozmikus összekapcsoltságban való feloldódásnak adja át a helyét. 
Ezen a ponton Pető a „betűk és számok” jelentőségét hangsúlyozza az ego határain 
való túllépést célzó technikák történetében, és olyan emberi lényekről tesz emlí-
tést, akik „egyik vagy másik felhívás hatására elhatározták magukat, hogy odahagyják 
a létezés szorítását a Lét múlhatatlanságáért” (Pető, 2021, p. 36). Ennek a tudat
állapotnak a leírásában pedig a számok ritmikusságát a fizikai rezonanciával és 
bizonyos szinesztéziás tapasztalatokkal köti össze: 

„Ha egyszer megtanultál számolni, ha a sötétség csöndjében éned lesüllyedt a számok 
ritmikusan hullámzó tengerébe, és ha a testedben, a tagjaidban egészen bizonyos helyeken 
egészen bizonyos betűk kezdtek felcsendülni, a sötétség pedig egészen bizonyos színekben 
kezdett fényleni, akkor általuk az értelmetlenség közepette ráléptél arra az útra, amely 
a tudatállapot-váltáshoz vezet” (Pető, 2021, p. 37).

Egy másik kulcsfontosságú szöveghely az, ahol megkísérli az olvasót bevonni egy 
olyan kísérletbe, amely leginkább bizonyosfajta vezetett meditációként írható le. 



180 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

Ebben a kontextusban a ritmikus recitálás vagy a ritmikus számolás olyan tech-
nikaként jelenik meg, amely képes mintegy kiüresíteni a tudatos elmét annak 
érdekében, hogy egy mélyebb tudatállapotot érjen el, ahol az ember megingatha-
tatlan nyugalmat, biztonságot, egészlegességet, értelmességet és szeretetet tapasz-
tal meg, valamint azt az érzést, hogy a helyén van, és teljesíti a világban a köteles-
ségét (Pető, 2021, p. 57).

A munka más pontjain Pető a „Lét” (Sein) és a „létezés” (Dasein) természetéről 
elmélkedik, és ezek különbségét, illetve kapcsolatát a rend és a káosz terminusai
val értelmezi. E szöveghelyek szerint a létezés világában semmi sem állandó, min-
den folyamatos változásban van, és nincsenek szilárd pontok sem az emberi világ-
ban, sem pedig annak tágabb természeti környezetében (Pető, 2021, p. 115). A Lét 
birodalma ezzel szemben a rend világaként, jól rendezett kozmikus hierarchiaként 
jelenik meg (Pető, 2021, p. 128). A létezés ily módon a rendezetlenség tendenciáit 
látszik megvalósítani a Lét kozmikus rendjének kebelében, oly módon, hogy mind 
a káosz, mind pedig a rend jegyeit magán viseli (vö. Pető, 2021, p. 137).

A konduktív napirend ritmusa

A konduktív nevelés folyamatát a célszerűen felépített, teljes csoportra megalko-
tott rend, a konduktív napirend strukturálja. A következőkben először a ritmus és 
ritmikusság szempontjából tárgyaljuk a konduktív napirendet, majd a konduktív 
feladatsort, végül a konduktív nevelés egyik legjellemzőbb facilitációs technikáját, 
az úgynevezett ritmikus intendálást.

Az új, jól szervezett életrend kialakítása a konduktív nevelés alapkövetelménye, 
abból a meggyőződésből fakadóan, hogy a belső és a külső rend mélyen összefügg: 
a körülöttünk lévő dolgok rendje, valamint a gondolatok tisztasága és rendje rész-
ben jelei, részben forrásai annak az egzisztenciális, neurológiai és fizikai rendnek, 
amely meghatározza az „orthofunkcionális” életmódot (Földesi, 2018). 

Ezért van olyan nagy jelentősége Pető orvosi, pedagógiai elvei között a napi 
rutin kialakításának. Mind ausztriai korszakában, az 1920-as évek első harma-
dában általa vezetett fiziko-dietetikus osztályokon, mind az általa az 1940-es és 
1950-es években Budapesten alapított és vezetett mozgásterápiai intézetben aligha 
lehet túlbecsülni a konduktív napirend szerepét. Legyen az a betegek napi rutinja 
orvosi környezetben vagy a neveltek/kliensek napi rutinja pedagógiai környezet-
ben, az orvosi vagy pedagógiai elvek alapján kidolgozott rend szinte az egész napot 
lefedi, megtöltve azt önkiszolgáló tevékenységekkel, motoros és kognitív fejlesztési 
tevékenységekkel, pihenési intervallumokkal és mindenekelőtt csoportos foglal-
kozásokkal, amelyek lehetővé tették, hogy Pető csoportjai gyorsan közösségekké 
fejlődjenek, ahol az érzelmi kötelékek kulcsszerepet kapnak (Földesi, 2018).



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     181

Ebben a tekintetben a ritmus és a ritmikusság a komplex nevelési program 
strukturáló jellemzőiként jelennek meg. A konduktív nevelés integrált programja 
arra törekszik, hogy megtanítsa az „összekapcsolódást” és a „problémamegoldást” 
a mindennapi tevékenységek végzésében, mivel a diszfunkciókkal élő személy 
számára nehezített összekapcsolni az elszigetelten gyakorolt és a mindennapi 
életbe nem integrált részfunkciókat (Hári et al., 1991). 

A napirend keretein belül tehát a konduktív nevelési program tartalmai nem 
egymástól elszigetelten szerveződnek, hanem ütemezve, algoritmizált módon és 
egymással egységet alkotva – ezért is mondhatjuk, hogy a napirend strukturáló 
elemei, mutatói nem a tevékenységek tartalma, hanem maga a ritmus. A napirend 
a nap természetes ritmusában szervezi az eseményeket: mindennek megvan a maga 
ideje, rendje, helye, aránya, a hosszú távú cél pedig magának az élet ritmusának az 
(újra)alkotása. Ugyanakkor azt is hangsúlyozzák, hogy a cerebrális parézissel élő 
személyek esetében az aktív életmód kialakítása különös figyelmet igényel. A napi 
tevékenységek esetleges folyamatos sikertelensége személyiségváltozáshoz vezethet: 
a fogyatékossággal élő személy depressziós vagy akár passzív is lehet, elhagyva az 
önfejlesztésre irányuló kísérleteket, ötleteket, megtagadva a helyzetek megoldását, 
konduktív terminológiával élve az orthofunkciós spontaneitást (Hári et al., 1991; 
Hári, 1991).

A jól strukturált, „értelmes” napirend azonban célt ad, így képes aktivitást 
indítani. Lehetőséget nyújt az élet optimális ritmusának kialakítására, valamint 
a „cselekvő” életmód konstruálására. Olyan szokásokat építhet be a viselkedésbe, 
amelyek a fogyatékossággal élő személy számára kevésbé teszik problematikussá 
a társadalomban való konnektív részvételt (Kállay & Pásztorné Tass, 2023). 

Ami a napirend sajátos ritmusát illeti, azt mondhatjuk, hogy nagy mértékben 
variábilis. A konduktív nevelés – mint már mondtuk – csoportokban történik, 
amelyek egyrészt pedagógiai kritériumok, másrészt tünetspecifikus szempontok 
szerint szerveződnek. Az egyes csoportok napirendje az életkortól, a csoporttagok 
szükségleteitől és a diszfunkcióik jellegétől függően változhat. Az egyes csoportok 
napirendjének azonban lehetőséget kell biztosítania az önellátási készségek elsa-
játítására, a különböző helyzetekben (fekvő, ülő, álló) elvégzendő, mozgáskoordi-
nációt fejlesztő feladatsorokra, és az életkornak megfelelő játék- és tanulási tevé-
kenységekre. Vannak olyan tevékenységek, amelyek naponta többször, illetve 
naponta, mások ciklikusan, heti 1-2 alkalommal ismétlődnek, lineáris tartalmi 
változásokkal és koncentrikus variációkkal a megvalósításban, így egyre összetet-
tebb megoldásokat igényelnek (Kállay & Pásztorné Tass, 2023; Hári & Ákos, 
1971; Hári, 1980; 1981; Hári et al., 1991).

A konduktív nevelési program és a napirend összeállításának általános krité-
riumai megegyeznek az általános pedagógia által ajánlottakkal, azonban kiegé-
szítik más, a konduktív nevelési folyamatra jellemző kritériumok, jelentős idő



182 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

egységeket szánva az új mozgás megtanulására, vagy olyan, az egyén rövid távú és 
hosszú távú céljaiból levezetett feladatok elvégzésére, amelyek tudatos cselekvé-
seket és funkciókat tanítanak, és amelyek eredményeit a sérüléssel élő személyek 
a mindennapi tevékenységeik során alkalmazzák. A konduktív napirend ritmusa 
tehát olyan explicit funkciókat hoz létre, amelyeket a nem konduktív nevelésben 
nem hangsúlyoznak, mert értelemszerűen automatikusan léteznek.

Ezt a sajátosságot tovább differenciálja a tünetspecifikus jellemzők beépítése 
a konduktív nevelési programba, illetve a heti/napi ütemtervbe. Minden csopor-
tot sajátos optimális ritmus jellemez, amelyet a napirend minden részében érvé-
nyesíteni kell. Például egy spasztikus, görcsös karakterisztikával rendelkező 
csoportot lassú számolás, lassú mozgás, lassú tempójú életmód jellemez (Hári, 
1981); a diszkinetikus jellemzőkkel rendelkező csoportok több légzési feladatot 
igényelnek; egyes csoportokban több pihenőidő szükséges; gerincvelősérülés 
esetén pedig több kondicionálást kell beépíteni a napirendbe. Emellett egyes 
csoportok (athetosis, spasztikus csoportok) számára több időt kell szánni az 
étkezésre, mivel az evés tanulási helyzetek sorozata is, hiszen vannak olyan gyer-
mekek, felnőttek, akiknek a fogás, az elengedés vagy az ülés megtartása, a fej-törzs 
kontroll is megoldandó feladat.

Mint láttuk, a napirend összetett jellege megköveteli, hogy a résztvevők a cse-
lekvés és a problémamegoldás minden formáját azonnal alkalmazzák és meg
ismételjék a nap folyamán végzett konkrét tevékenységeikben. A napirend össze-
állításában azonban vannak olyan szekvenciák, amelyek kifejezetten azoknak 
a speciális feladatoknak vannak szentelve, amelyeket fentebb megkülönböztettünk 
a pedagógiai folyamat általános pedagógiai feladataitól. Ezek a szekvenciák az 
úgynevezett konduktív feladatsorok, amelyek sajátos szerepet és pozíciót rendel-
nek a ritmushoz és a ritmikussághoz. 

Ritmus és ritmikusság a konduktív feladatsorokban,  
a ritmikus intendálás jelentősége

Ahogy korábban láttuk, a jól strukturált napirend alapvető szerepet játszik 
a konduktív pedagógiában. Közelebbről, ennek a napirendnek az összetevői 
a tanulás fázisai és az alkalmazás fázisai, amelyek folyamatosan váltakoznak 
a nap folyamán. A tanulási fázisok fekvő, ülő, álló helyzetből kiinduló feladat-
sorokon keresztül valósulnak meg, míg az alkalmazási fázisok a napi tevékeny-
ségek gyakorlásává válnak. A feladatsorok így nem elszigetelt gyakorlatok, hanem 
a konduktív nevelésben részt vevő gyermekek és felnőtt kliensek mindennapi 
céljait szolgáló tevékenységek: az óvodáskorú gyermekek játszanak, az iskolás-
korú gyermekek a tanulási folyamataikhoz kapcsolódó feladatokat végeznek, 



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     183

a felnőttek a felnőtt élet tevékenységeivel vannak elfoglalva; a feladatok során 
azokat a cselekvéselemeket tanulják, amelyek a mindennapi életük tevékenysé-
geinek elvégzéséhez szükségesek.

A konduktív nevelési program komplexitásának megvalósítása szempontjából 
a konduktív feladatsoroknak óriási a jelentőségük, hiszen a konduktív nevelés 
víziójában az önszabályozó tevékenység fejlesztése elsődleges, az orthofunkciót 
nem „ép mozgáselemek” halmazának tekintik, hanem a tevékenység körülménye-
ihez és céljához, valamint az egyén képességeihez igazított cselekvésláncnak. Mivel 
a cselekvés különböző elemeit maga az idegrendszer választja ki, a speciális peda-
gógusok (konduktorok) feladata, hogy gondoskodjanak azokról a „feladathelyze-
tekről”, amelyekben az idegrendszer összekapcsolhatja ezeket az elemeket (Hári, 
1981, p. 92). 

A konduktív pedagógia egyik legfontosabb feladata a célképzés tanítása, ugyanis 
hisz abban, hogy a tanuló akkor tud és akar tanulni, ha felismeri és megérti a tanu-
lás célját és értelmét. Ugyanakkor a feladat a szóban forgó funkció legkisebb moz-
gási elemeire oszlik. Ha a gyermek vagy felnőtt nem képes megoldani egy felada-
tot (és így nem tudja elérni az általános célt), akkor a  feladatot további 
részfeladatokra bontják, amíg a tanuló gyermek vagy felnőtt számára elérhetővé 
és megoldhatóvá nem válik. Míg a mindennapi tevékenységek többsége automa-
tikusan elérhető egy átlagos mozgásfejlődésű személy számára (pl. ülés, állás vagy 
járás), addig a mozgássérüléssel élők esetében ezeket részegységekre kell bontani, 
egészen addig, amíg az alany képessé nem válik azok megoldására. Az így beve-
zetett részcél segíti az általános cél elérését, a részcélok megoldása pedig felhasz-
nálható a következő, összetettebb tevékenység felépítésére (Túri, 2023).

Mint látható, a ritmikusság ebben az esetben nem ugyanazon cselekvés vagy 
tartalom megismétléséből áll, még csak nem is a célban szereplő cselekvés ele-
meinek ismétléséből, hanem az adott cselekvés ritmikus szekvenciákban történő 
progresszív felépítéséből, egyre gazdagodó kibontakoztatásából, amely ugyan-
akkor az idegrendszer számára saját ütemének és jellemzőinek megfelelő tanulást 
biztosít, így a tanuló a sikert a cselekvés gazdagodásával párhuzamosan tapasz-
talhatja meg. Másrészt a cselekvések és megoldások ritmikus irányításával a min-
dennapi tevékenységek is könnyebbé válnak, amennyiben a feladatütemezések 
lehetővé teszik a napi ütemterv biológiai és társadalmi követelményeinek napról 
napra történő könnyebb teljesítését. A feladatütemezések algoritmikusságuk 
révén olyan orthofunkciókat fejlesztenek ki, amelyek szokássá válva lehetővé 
teszik vagy megkönnyítik a napi feladatok eredményes elvégzését (Túri, 2023; 
Hári & Ákos, 1971).

A feladatok térben és időben szorosan kapcsolódnak egymáshoz; előkészítik 
a következőt, és építenek az előzőre. A feladatok sorrendje egyetlen egységnek 
tekinthető; az algoritmikus felépítés miatt az egyes feladatok nem emelhetők 



184 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

ki vagy cserélhetők fel, helyük és szerepük a (feladat)sorban rögzített. Ugyan-
akkor egy feladatsor mindig egy adott csoportnak és tagjainak készül, ezért 
nincs két egyforma feladatsor; mindig tartalmazzák a célokat, a hozzájuk rendelt 
feladatokat és azok megoldásának módszereit, módozatait, amelyek éppen az 
adott csoportra érvényesek. Hasonlóképpen, a régi feladatsorok nem használ-
hatók új csoporthoz, a nevelési szakasz elején tervezett feladatok sorát pedig 
a csoport kezdeti céljának elérésekor módosítani kell, hogy új célok és új köve-
telményeknek megfelelő feladatok kerüljenek megfogalmazásra (Túri, 2023). 
Ily módon nemcsak az adott feladatsor tartalmának, hanem ritmusának is alkal-
mazkodnia kell az adott személy vagy csoport sajátos, változó igényeihez; a fel-
adatsornak ez a döntő vonása pedig leglátványosabb formában a konduktív 
pedagógiai módszertan egy sajátos technikájában, az úgynevezett ritmikus 
intendálásban figyelhető meg.

A ritmikus intendálás a konduktív nevelésben a facilitáció (rávezető segítség) 
egyik formája, ahol facilitációnak minősül az oktatási folyamat minden olyan 
tényezője, amely elősegíti az orthomotorikus megoldások és az orthofunkcionális 
személyiség fejlődését (Hári, 1981). Több szerző szerint a konduktív pedagógia 
legfontosabb jellemzője, hogy szemléletformáló módon tanítja a facilitáció hasz-
nálatát (Hári & Ákos, 1971). Ugyanakkor fontos konduktív alapelv, hogy a tanuló 
önálló tevékenysége érdekében kerülni kell a túlzott segítségnyújtást, azaz a kon-
duktor csak annyit segítsen, amennyi minimálisan szükséges vagy elegendő a tanuló 
saját aktivitásának, cselevésének kiváltásához (Túri, 2023).

A facilitáció egyik jellegzetes formája a ritmikus intendálás, amely alapvetően 
a szándékolt cselekvés ritmikus formában történő verbalizálásából áll annak érde-
kében, hogy az idegrendszer szabályozza a helytelen mozgáskoordinációt. Ez össze-
függ az akaratlagosság kiemelkedő szerepével, mivel a ritmikus szándék akarati, 
az általa közvetített cselekvés is tudatos, szándékolt, azaz nem automatikus válasz 
(Túri, 2023; Hári, 1981). 

Ami a ritmikus intendálásnak a feladatsorokba történő integrálását illeti, 
amint láttuk, a különböző típusú diszfunkciók vagy tünetek esetében különböző 
típusú feladatsorok léteznek. Az egyes feladatsorok ritmusban és tempóban 
különböznek egymástól, ismételt, rendszeres elvégzésük különböző hatással van 
a különböző izomtónusokkal jellemzett tünetcsoportokra. A „ritmikus intendá-
lás” ezeknek a különböző feladatsoroknak a kifejező megnyilvánulása: olyan 
rávezető eszköz, amely segíti a konduktív nevelésben részesülő személyeket abban, 
hogy cselekedeteiket a lehető legeredményesebben és legösszehangoltabban hajt-
sák végre. 

A feladatsorok feladatai a ritmikus intendálás alkalmazásával minden esetben 
egyes szám első személyben hangzanak el a neveltek/kliensek részéről – például: 
„jobb karomat felemelem” vagy „mindkét lábamat talpra húzom” – az izomtónushoz 



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     185

igazodó ritmusban. Az így kimondott mozgásirányítás sorvezetőként működik, 
amely összpontosítja a figyelmet a cselekvés szempontjából éppen akkor adekvát 
tényezőkre, és kizárja az összes többit; helyén tartja a fókuszt, és kiiktat mindent, 
ami nem releváns, beleértve ebbe a célszerűtlen, nem akaratlagos, vagy rossz 
ritmusban történő cselekvéseket, illetve az egyéb, megvalósítást zavaró külső 
tényezőket is. A jól megválasztott és alkalmazott ritmikus intendálás segít a disz-
funkcióval élő személynek megtanulni és megtartani az orthomotorikus akció-
mintákat, azaz a jobban szervezett, célszerűbb, funkcionálisabb, helyesebb meg-
oldásmódokat. Ha ez a jobb cselekvési mód bevésődik, akkor megfelelőbb tartós 
cselekvési módokat szül, ha pedig ezek a módok összeadódnak, akkor új koor-
dinációba szerveződnek. A ritmikus intendálás során a cerebrális parézissel élő 
személyek megtanulnak saját segítőikké válni, a hangosan kimondott szándék 
ritmikussága pedig hozzájárul a konduktív nevelés egy másik sajátosságához: 
a csoport valóságteremtő erejéhez. A közös ritmus és ráhangolódás révén a kimon-
dott szándék a cselekvést egy másokkal megosztott térbe helyezi, egy olyan térbe, 
amely energetizáló és támogató környezetként kezd működni (Balogh, 2018).

Ezt a hatást Márai Sándor így írta le: 

„Éppen a kezelés órájában érkezem. A nyomorékok csoportosan énekelnek és számolnak, 
s bizonyos ritmikus, a régi kultikus gyógy- és vallásgyakorlatok mozdulataival mozognak. 
P. tapasztalata szerint a csoport önbizalmat ad a nyomoréknak, nem fél mozogni. A görcs, 
úgy látszik, egyféle ellenállás, lelki és testi egyszerre. Aki tudja mozgatni a kezét, az tudja 
mozgatni a lábát is – mondja P. Három óra hosszát figyelem a kezelést. Egy pillanatra 
sem szűnik meg a nyomorékok foglalkoztatása. Ez az állandó zsongás, abajgás, ütemes 
davenolás, kétségtelenül magába zárja a gyermekeket és felold bennük valamit” (Márai, 
1998, pp. 120–121). 

Összefoglalva tehát, a konduktív pedagógia kontextusában a ritmus és a ritmikusság 
úgy jelenik meg, mint az illékony létezés behatárolt, részben elszigetelt, részben 
kaotikus, állandóan változó világa, és a határtalan, rendezett és diszkurzív módon 
megragadhatatlan Lét összekapcsolója és egyben kapcsolódási módja. A ritmus 
és a ritmikusság azonban mindezzel nem korlátozza funkcióját a két világ közötti 
átjárás lehetővé tételére, hanem egyúttal úgy is megjelenik, mint a határolt létezés 
részleges rendjének strukturáló elve, és mint olyan eszköz, amelynek segítségével 
az emberi lény a maga kozmikus gyökereihez való kapcsolódás által elérheti önnön 
legmagasabb lehetőségeit. Úgy tűnik, épp ezek a funkciók fogják meghatározni 
a ritmusnak és a ritmikusságnak a konduktív nevelés gyakorlatában betöltött 
szerepét is: a korlátok közé szorított, de mégis mindig cselekvési lehetőségeket 
tartogató létezés rendezése és strukturálása, illetve a mindenkori magasabb lehe-
tőségeknek az épp rendelkezésre álló adottságokból való előhívása. 



186 	  Földesi Renáta – Balogh Brigitta

Mindezek alapján elmondható, hogy Pető gondolkodásában a ritmus összetett, 
többrétegű jelentést hordoz különböző szinteken: a kozmosz ritmusa, maga az 
élet ritmusa jelenik meg a konduktív pedagógiában különböző formákban, mint 
a konduktív napirend, a diszfunkció biológiai „ritmustalanságának” új ritmussal 
való helyettesítése vagy az aktív életrend ritmusa, amely végső soron a konduktív 
létezés ritmusa.

Irodalom

Balogh, B. (2018). Egész-volt a tökéletlenségben. Az egészség nem-mechanikus felfogása, 
a szellem fogalma és a konduktív pedagógia. Új Pedagógiai Szemle, 2018(3–4), 32–46.

Bärnklau, K. O. [Pető, A.] (é. n.). Gibt es unheilbare Krankheiten? Nein! Rudolphische Ver-
lagsbuchhandlung.

Bärnklau, K. O. [Pető, A.] (1965). Unfug der Krankheit – Triumph der Heilkunst. Verlag Karl 
Schustek.

Földesi, R. (2018). Pető András és a Heilkunst. In Boreczky Á. & Vincze B. (Szerk.), Reform
pedagógia és életreform – recepciós tendenciák, intézményesülési folyamatok (pp. 81–109). 
Gondolat Kiadó.

Földesi, R. (2019a). Pető András életpályája: a konduktív pedagógiához vezető út (1911–1967). 
Doktori disszertáció. ELTE PPK, Neveléstudományi Doktori Iskola.

Földesi, R. (2019b). A konduktív nevelés kialakítását befolyásoló ideológiai és szakmapoli-
tikai tényezők Pető András életpályájának 1947–1967 közötti szakaszában. In Feketéné 
Szabó É., Zsebe A. & Kollega Tarsoly I. (Szerk.), A konduktív pedagógia kézikönyve. 
Több mint gyakorlat (pp. 41–78). Semmelweis Egyetem, Pető András Kar.

Földesi, R. (2020). The occurence of natural healing procedures in András Pető’s work. In 
B. Vincze, K. Kempf & A. Németh (Eds.), Hidden Stories – the Life Reform Movements 
and Art (pp. 267–280). Peter Lang.

Hári, M. (1980). „Mi szükséges a program felépítéséhez?” Konduktív Pedagógia, 2(2). 
Hári, M. (1981). Az orthofunkció. Mozgássérültek Pető András Nevelőképző és Nevelő

intézete.
Hári, M. (1991). A konduktív pedagógiai rendszer. Nemzetközi Pető Intézet.
Hári, M. (1998/2008). Összehasonlító konduktív pedagógia. Budapest.
Hári, M. & Ákos, K. (1971). Konduktív pedagógia. Tankönyvkiadó.
Hári, M., Kozma, I., Horváth, J. & Kőkúti, M. (1991). A konduktív pedagógiai rendszer 

hatékony működésének alapelvei és gyakorlata. Budapest.
Kállay, Zs. & Pásztorné Tass, I. (2023). A konduktív nevelési program és a napirend kap-

csolata, azaz a konduktív nevelési folyamat tartalma és időkerete. In Földesi R., Kollega 
Tarsoly I. & Túri I. (Szerk.), A konduktív pedagógia alapelvei és módszertana (pp. 61–83). 
Semmelweis Egyetem Pető András Kar.



Ritmus és életrend a konduktív pedagógiában�     187

Márai, S. (1998). Ami a naplóból kimaradt. Vörösváry Kiadó.
Németh, A., Mikonya, Gy. & Skiera, E. (Szerk.) (2005). Életreform és reformpedagógia – 

a nemzetközi törekvések magyar pedagógiai recepciója. Gondolat Kiadó.
Németh, A. & Skiera, E. (1999): Reformpedagógia és az iskola reformja. Nemzeti Tankönyv-

kiadó.
Németh, A. & Vincze, B. (Szerk.) (2017). Továbbélő utópiák. Magyar életreform-törekvések 

és nemzetközi recepciós hatások. Gondolat.
Pető, A. (2021). Filozófia. Semmelweis Kiadó.
Vincze, B., Kempf, K. & Németh, A. (Eds.) (2019). Hidden Stories – the Life Reform Move-

ments and Art. Peter Lang International Academic Publishers.
Túri, I. (2023). A facilitáció. In Földesi R., Kollega Tarsoly I. & Túri I. (Szerk.), A konduk-

tív pedagógia alapelvei és módszertana (pp. 171–189). Semmelweis Egyetem Pető András 
Kar.

Rhythm of Life and Rhythm of Life Order  
in Conductive Pedagogy

Keywords

conductive education, rhythm, conductive agenda, conductive existence

Abstract 

As heir of the life reform movements and reform pedagogical trends of the early 
20th century, conductive education, aimed to the education of persons with 
movement impairments of central nervous system origin, is characterized by the 
fact that it does not define itself primarily as movement therapy or movement 
pedagogy, but as a complex personal development. In our paper, we examine the 
role and signification of rhythm in conductive pedagogy, primarily based on text 
analysis concerning pedagogical documents and Pető’s philosophical writings. 
According to our analyses, the rhythm of the cosmos and the rhythm of life 
appear as translated into conductive pedagogy in various forms as the conductive 
agenda and the replacement of the biological “rhythmlessness” of dysfunction by 
a new rhythm.



Czabaji Horváth Attila

„A JÖVŐ UTJAIN” FOLYÓIRAT 
FREINET ISKOLÁJÁRÓL

Bevezetés

A magyarországi nevelésügyi folyóiratok virágkorának tekinthető a két világháború 
által határolt időszak. Magas volt az új lapalapítások száma (bár közülük sok rövid 
életűnek bizonyult), félszáznál is több periodika jelent meg rendszeresen 1921 és 
1935 között (Baranyai & Keleti, 1937; Géczi, 2007; Ackermanné, 2013). Ide tar-
tozott a közel másfél évtizedig működő A Jövő Utjain című folyóirat is. Az 1926-tól 
negyedévenként megjelenő orgánumot Baloghy Mária és Nemesné Müller Márta 
hívta életre és szerkesztette. Az előbbi a finanszírozásban vállalt jelentős szerepet, 
míg az utóbbi, aki széles körű külföldi kapcsolatrendszerrel rendelkezett, a folyó-
irat arculatát alakította. Neki köszönhető, hogy az Új Nevelés Ligája hivatalos 
lapjának ismerte el, mivel Nemesné Müller Mártát 1925-ben a Liga tanácstagjává 
választották (Németh, 1993). A Jövő Utjain folyamatosan tudósított a szervezet 

„nemzetközi konferenciáiról, közölte a legnagyobb érdeklődésre számot tartó előadásokat, 
tájékoztatott intézményi vagy személyi kérdésekről. Beleágyazódott az európai reform-
törekvésekbe, s a hazai gyermektanulmányi mozgalom egyik műhelye lett. […] A korai 
évfolyamokban megfogalmazódtak az új nevelés alapkérdései, kirajzolódott a folyóirat 
pedagógiai programja” (Ackermanné, 2013, p. 120).

Törekedett a külföldi és a hazai reformpedagógia és életreform-mozgalom mind 
teljesebb bemutatására. Ez utóbbi „a ‘fin de siècle’ időszakában megjelenő moderni-
zációkritikai reformtörekvések kiterjedt irányzatait foglalja egybe” (Németh & Skiera, 
2018, p. 27), és csak ezzel együtt értelmezhető a reformpedagógia (Skiera, 2004). 
Az életreform hívei vonzódtak az egyszerű, a természetes életformához. A ter-
mészet ősi gyógyító erőire támaszkodva keresték az elveszett harmóniát, az embe-
ribb világot. Az új világrendet megalkotó ember eszményének megvalósítását 
a gyermekben és az ő nevelésében tételezték. Ám a nevelés mindenhatósága – 
Helvétius óta újra és újra felbukkanó – hitének keményen ellentmondott az 1929-
ben kezdődő és hosszan elhúzódó világgazdasági válság. A nevelés területén folyó 
diskurzusokat is egyre inkább a gazdaság és a politika kérdései tematizálták. 



„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról �     189

A vizsgált periodika esetében is megállapítható, hogy 1935-től „a kor gazdasági és 
politikai hatásainak engedve az ökológiai szemléletet az agrároktatás, s a »többterme-
lés« célja váltja fel, a személyiség sokirányú fejlesztésében meghatározó természetközeli 
oktatás fogalmát pedig kiszorítja a hazafias és nemzeti nevelés” (Ackermanné, 2013, 
p. 131). Ezért is üde színfolt volt Freinet iskolájának a bemutatása, mert a tanul-
mányban újra hangsúlyossá vált a természetközeli oktatás és az életreform-moz-
galom számos eleme. 

A vence-i iskola alapítása

Freinet 1920-ban falusi népiskolában kezdte meg tanítói pályáját. Az új nevelés 
pedagógiai elképzeléseit, iskolakoncepcióit ebből a közegből ítélte meg annak alap-
ján, hogy mi az, ami ebben a szegényes környezetben valóra váltható és mi nem. 
Ő a tömegoktatásban kívánta az új gondolatokat, a reformpedagógia újításait meg-
valósítani (Németh, 2008). 1928-ban a kiindulópontot jelentő Bar-sur-Loupból 
feleségével Saint-Paul-de-Vence városába költözött, ahol tanítói kinevezést kapott. 
A helyi vezetés nem nézte jó szemmel Freinet munkásságát, és sokáig akadályozták, 
hogy felesége, Elise is álláshoz jusson a településen (Barré, 1990). Végül mindket-
ten ugyanabban az iskolában taníthattak. A helybeliek azonban nem nyugodtak, 
kampányt szerveztek Freinet áthelyezéséért. Bár Freinet pedagógiai munkája és 
elindított mozgalma nemzetközi elismerésben részesült, olyannyira, hogy az Új 
Nevelés Ligája 1932. évi nizzai kongresszusának mintegy száz résztvevője meglá-
togatta osztályát (Czabaji Horváth, 2023), mégis 1933 nyarán távoznia kellett. 
A hátrányból előnyt formálva Freinet Vence-ban vett egy házat, hogy saját iskolát 
alapítson. Feleségével és leendő tanítványaival alakították ki úgy az épületet, hogy 
a bentlakásos iskola térbeosztása a Freinet-pedagógiához illeszkedjen. Az új intéz-
mény 1935 őszén kezdte meg a működését. Növendékei között találunk a náci 
Németországból menekült két zsidó gyereket, ahogy majd a spanyol polgárháború 
áldozatainak gyerekei közül is többen menedékre lelnek itt (Kissné, 2013). Freinet 
munkásságát a második világégés megszakította, de a háború után folytatta meg-
kezdett útját, és 1966-ban bekövetkezett haláláig a vence-i iskolában dolgozott.

A tanulmány célja és módszere

A tanulmány célja annak a bemutatása, hogy az életreform-mozgalom gondolatai 
hogyan jelennek meg a vizsgált periodika Freinet iskolájáról szóló cikkében. Milyen, 
az életreform-mozgalomhoz kapcsolható elemeket lehet azonosítani? A lap főmun-
katársa milyen értékeit látja a Freinet-pedagógiának? A vizsgálatot kvalitatív tar-



190 	  Czabaji Horváth Attila

talomelemzéssel végeztük el, amelynek során többször átolvastuk a szöveget, és 
négy gondolati-tartalmi egységet különítettünk el. Ezek – követve a cikk logiká-
ját és haladási sorrendjét – a következők: 1) a környezet és miliő bemutatása, 2) 
Thelema apátságának a megidézése, 3) a Freinet-technikák tárgyalása és 4) utalás 
a világ egészével való kapcsolatra. A jelzett egységek terjedelmüket tekintve elté-
rőek, de a szöveg azonos fontosságú alappilléreit adják.

Freinet iskolájáról a magyar olvasóknak

A Jövő Utjain 1938. évi első számában tudósított a francia néptanító intézményé-
ről. Az írás szerzője a lap főmunkatársa, Nánay Béla református lelkész-pedagógus, 
aki számára nem volt ismeretlen Franciaország, mivel 1925-ben a dijoni egyetemen 
is gazdagította a tudását (Czabaji Horváth, 2023). Nánay az új nevelés törekvé-
seinek jó ismerőjeként szakértő szemmel mérte fel és mutatta be Freinet iskoláját. 

Környezet és miliő

Kiindulásképpen az intézmény környezetével és miliőjével foglalkozik, a reform-
pedagógia fontos szempontjaival, amelyek a 30-as években háttérbe szorultak 
a politika és a gazdaság problematikája mögött. A helyszínt ideálisnak látja, hiszen 
olyan klimatikus üdülőhelyről van szó, amely pár kilométerre helyezkedik el a Côte 
d’Azur fölött, kilátással a tengerre és a hegyekre. „Napfény, levegő, tér, víz, csönd, 
nyugalom, természet […] Megfelelőbb külső környezetet nem is találhatott volna” – 
dicséri meg a választást Nánay (1938, p. 14). A leírásból érződik az életreform-moz-
galomnak az az alapvetése, amely a természettel való kapcsolat elsődlegességét 
hirdeti.

Nánay az iskolává alakított házat úgy jellemzi, hogy a fehér emeletes épületet 
célirányosan alakították ki, és az egyszerűség és a tisztaság jellemzi. A széles folyo-
sóról nyílnak a munkatermek, az ebédlő, külön a hálószobák. A konyha a szute-
rénban kapott helyet. A szerző nyomatékosítja, hogy: „Maguk tervezték, a maguk 
kezével készítettek maguknak otthont. Maguk tartják rendben is, takarítanak, moso-
gatnak, mosnak, javítják a ruhaneműiket. Küzdő, dolgozó, produktív életre készülnek 
itt fel” (Nánay, 1938, p. 14). A hely kiválasztása, a lakó- és munkakörülmények 
megteremtése, az ott folyó élet sok tekintetben hasonlatosságot mutat az élet
reform-mozgalom kommunáival, művésztelepeivel, amennyiben a munka, az 
alkotás és az élet egységet alkotott (Czabaji Horváth, 2021), de Nánay erre így 
nem tesz utalást. Az önmagukról való gondoskodást, az önellátást hangsúlyozza 
(ami a létesítmény fenntartását is könnyebbé tette), és külön kiemeli, hogy az 



„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról�     191

intézménybe szegény elhagyatott gyerekek kerülnek, és ezzel Freinet bebizonyítja, 
hogy az új nevelés nemcsak kiváltságosoknak juthat. 

A tanulmány már a felütésével az egyik karakterisztikus jellemzőjét érinti az 
életreform-mozgalomnak a természettel kapcsolatos viszonyt. A korabeli kapita-
lizmus, modernizmus kritika egyik meghatározó eleme a menekülés a városból 
(Németh & Skiera, 2018), a „Vissza a természetbe!” gondolata. Freinet találkozott 
az életreform-mozgalom eszméivel, többek között az Új Nevelés Ligája kongres�-
szusain, de nemcsak ezek hatottak a természethez fűződő viszonyára, hanem saját 
gyermek- és ifjúkori tapasztalatai, amelyek a természethez való kötődését meg-
alapozták (Legrand, 1993; Barré, 2008). Nem véletlen, hogy tanítói munkáját is 
vidéken végezte. Ő valójában nem visszatért a természetbe, hanem otthon volt 
abban. A kedvező természeti környezetbe helyezett iskola ennek a két forrásból 
is táplálkozó szemléletnek az egyik megvalósulási módja.

Nánay a Freinet-pedagógia értékének tekinti, hogy nemcsak a külső környe-
zettel, hanem a belsővel is foglalkozik: a fürdők és a méregtelenítés mellett kiemelt 
figyelmet fordít a táplálkozásra. 

„Dogmás föltevés nélkül keresi a leg jobb természetes táplálkozást: eddig a gyümölcsevést 
találta annak. […] e táplálkozással három fő eredményt ér el: járványos, súlyos betegségek 
ismeretlenek nála; a gyermekek magatartása fegyelmezett, a vegetatív élet túlsúlyától és 
káraitól felszabadult erőt felsőbb szükségletek szolgálatába állítják.” (Nánay, 1938, p. 14)

A kitapasztalt táplálkozást „kiegészíti az otthonos, szabad mozgás: jó időben fürdő
trikóban tanulnak, dolgoznak. Sokat vannak a szabadban, fürdenek, úsznak, mun-
kálkodnak a kertben” (Nánay, 1938, p. 14).

A belső környezet formálásához sorolja Nánay az iskolai élet megszervezését 
is, amit Freinet „detoxikál” azzal, hogy: „Nemcsak kiművelni igyekszik az egyén 
összes energiáit, hanem felszabadítani is a teljes individuumot. Nem beavatja a gyer-
mekeit a szociális szimbolumokba […], hanem kifejleszti a gyermek spontán kifejező 
készségeit” (Nánay, 1938, p. 15). A francia néptanító nézete szerint a kultúra elsa-
játításának a módja maga is a kultúra része. Ahhoz, hogy a gyerekek élettapasz-
talatai kulturális valósággá váljanak, rögzíteni kell azokat. Erre szolgál pedagó-
giájának az egyik kulcseleme, a szabad kifejezés, és ennek az egyik fizikai 
megvalósítója, az iskolai nyomda. Az olvasás és írás tanulásának ez a szabad alkotó 
formája mutatja, hogy Freinet „nem szuggerálja be a kollektív meggyőződéseket” 
(Nánay, 1938, p. 15). 

A belső környezetre, a táplálkozásra, a testmozgásra, az öltözködésre való 
odafigyelés is az életreform-mozgalomnak az emberi jelenlét és tevékenység sok-
féleségét érintő gondolataival, törekvéseivel mutat kapcsolatot. A vegetarianizmus, 
a természetgyógyászat, a szabad testkultúra és öltözködés irányai, elképzelései 



192 	  Czabaji Horváth Attila

nem voltak teljesen idegenek Freinet számára, de kísérletező emberként folyama-
tosan kereste a legcélszerűbb megoldásokat anélkül, hogy valamelyik irányzat 
mellett elköteleződött volna. Azzal, hogy kialakította a szabad kifejezés techni-
káját nemcsak a szabad testkultúrát, hanem a szabad szellemi kultúrát is bizto-
sította a gyerekek számára. A szabadság, ami az életreform-mozgalom egyik 
alapértéke, Freinetnél is központi helyen áll, így a szabadság jelenléte érezhető 
iskolájának minden részletében.

Mint Thelema apátsága

A szerző Montessori és Claparède megállapításaira utalva jelzi, hogy Freinet osztja 
a reformpedagógiának azt a gondolatát, hogy a gyermekség törvénye, hogy minél 
teljesebben kibontakozzon, hogy érvényesítse önmagát (ami nem a külső érvénye-
sülést jelenti). Freinet szerint ezt a kibontakozást a munka támogatja a legjobban, 
ezért a gyerekek erőfeszítésére építve a játékot emeli munkává úgy, hogy a gyere-
kek maguk tűzik ki a célokat. A munka megválasztásának és a cél kitűzésének 
szabadságágából adódik, hogy a gyermek „mérlegeli is az erőit – ahogy azt kísérletek 
bizonyítják –, s a célt mindig teljesítő képessége legszélső határa szerint állapítja meg” 
(Nánay, 1938, p. 15). Freinet szerint az emberi természet sajátja a munka, amely 
a létfenntartástól az alkotásig széles spektrumot foglal magába. A valódi munka 
az, amely belülről jön; aki végzi, az száz százalékosan részt vesz benne. Az igazi 
munka: alkotás, teremtés, létrehozás. Az ilyen munka, bár fáradságos és verejté-
kes, annyira foglalkoztatja az embert, hogy ezzel álmodik, és a gyerek is végső 
erőfeszítésig képes csinálni (Freinet, é. n.). Ezért a munka „az iskola életének szer-
vező alapelve […] A munkáját mindenki maga választja meg” (Nánay, 1938, p. 15–16). 

A munka egyúttal szabályozó, fegyelmező erő is. A gyerekek egy hétre (a kiseb-
bek egy napra) terveznek és eldönthetik, hogy egyénileg vagy együttműködve 
kívánnak haladni, de mindenképpen a saját ritmusuk szerint. Szombatonként 
számolnak be a végzett munkáról, és ha esetleg elmaradás van, nem jár érte feddés. 
Nánay kiemeli, hogy Freinet kísérletekkel támasztja alá, hogy a megszervezett 
élet által tanulunk. Freinet nemcsak kedvező környezetet teremt a diákjai számára, 
hanem az abban való működést is inspirálja a gyerekek szabadon választott fel-
adataival, újabb és újabb kihívást adva az önmagukkal folytatott versenyhez.

Otthonos szabadságban mozognak a gyerekek, amihez hozzátartozik, hogy 
papának szólítják a tanítót, és mamának a feleségét. A nevelő környezetet a gye-
rekek kíváncsisága, munkaösztöne, fejlődés akarata adja, ami folyamatos tevé-
kenységben jelenik meg. A tanító a csoport egy tagja, „akinek legtöbb a kötelesége 
[…] Mint barát megy tanítványai közé, alkalmazkodik hozzájuk, figyeli munkájukat 
[…]; dolgozik velük, mint munkatárs, vidáman, nevetve, tévedve, javulva” (Nánay, 



„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról�     193

1938, p. 16). Nánay Freinet intézményét folyamatosan összehasonlítja a tradicio
nális iskolával és pedagógiával, amelyekről rendre kritikát fogalmaz meg. Úgy 
látja, hogy Freinet megvalósítója Rabelais elképzelésének, mert iskolája olyan, 
„mintha a Thelema apátságban volnánk, ahol az életrend egyetlen irányító elve: Tégy, 
amit akarsz!, ahol a jól nevelt szabadembereknek a szabadság emberi méltóságot ad, 
s nemes versenyekre készteti őket” (Nánay, 1938, p. 16). Az élet természetes rend-
jéhez alkalmazkodó fejlődés és nevelés magától értetődően figyelembe veszi 
„a tudattalan utakon szerzett ismeretet is” (Nánay, 1938, p. 18), azaz számol az 
informális tanulás jelenlétével és támaszkodik arra (Horváth H.1, 2011).

Freinet-technikák

Az életreform-mozgalomnak „az ember és természet, ember és munka, ember és Isten 
kapcsolatának újjá-értelmezésére” (Németh & Skiera, 2018, p. 27) törekvéséből 
Freinet-nél az első kettőt találjuk hangsúlyosnak. Nagy figyelmet fordított a ter-
mészettel való harmonikus együttélésre az iskolájában, és „a környezet megszerve-
zése mellett másik nagy újítása […] a technika iskolai alkalmazása” (Nánay, 1938, 
p. 16). Freinet élesen kritizálta a kapitalista társadalmat, amelyben elveszik a munka 
mély értelme és rabszolgamunkává alacsonyodik (Frinet, é. n.). Ugyanakkor meg-
látta az értéket kora technikai vívmányaiban, amelyekhez a szabad kifejezés, 
a tanulás szempontjából közelített. Az írógéptől a gramofonig, a filmtől a rádióig 
minden modern eszközt igyekezett a pedagógiája segítőjévé tenni. 

A legintenzívebben a nyomdát használta, amelyet 1924 októberében vezetett 
be a tanulás-tanítás folyamatába. A nyomda alkalmazásához Decrolynak, a belga 
pedagógusnak az érdeklődési központokról szóló tétele vezette. Freinet-nél ez 
mindig aktualitást kapott a reggeli beszélgetőkörnél, ahol a gyerekek valóban az 
ott és akkor őket foglalkoztató dolgokról beszéltek. Ezek a szövegeik kerültek 
rögzítésre, először a táblán, majd nyomtatásban, amit a gyerekek maguk végeztek. 
„Az iskolanyomda készletéből kikeresik a betűket, összerakják őket: ez a munka össze-
hasonlítás, szavakra, hangokra bontás, összekapcsolás, megfigyelés, helyesírás, fegyelem, 
erőfeszítés, pontosság, sokszor segítés és mindig összeműködés” (Nánay, 1938, p. 17). 
Freinet szerint az iskolai nyomdával sikerül „megteremteni az írás és olvasás helyes 
környezetét. Világosan látja, hogy a gyerekeket nem egyszerre érinti meg, motiválja ez 
a környezet, ezért „tiszteletben tartja a fejlődés egyéni menetét s a belső motivációkat” 
(Nánay, 1938, p. 17). 

Az iskolai nyomda lehetőséget kínál arra, hogy a gyerekeknek saját maguk 
által készített olvasókönyvük legyen. Az év elején a tanítótól kapott üres laptartóba 

1	 Czabaji Horváth Attila korábban Horváth H. Attila néven publikált.



194 	  Czabaji Horváth Attila

bekerülnek a közösen kiválasztott szövegek, a levelezőtársaktól kapott ívek, a linó-
leum és fametszetek, az írók, költők lapjai is. Az év végére megtelik a laptartó 
kézzel foghatóvá téve az elvégzett munkát, és ezzel

„kész az olvasókönyv, az Élet Könyve, amelyben egymásba folyik az iskolai és a külső élet, 
s a gyermekek gondolatai kiegészülnek a felnőttek alkotásaival. Nincs tehát lenyomva 
a gyermek eleitől fogva idegen gondolatok értett-értetlen befogadásával, hanem önmaga 
kifejezése által jut el a felnőttek világához, s  jön rá a maga és mások összetartozására” 
(Nánay, 1938, p. 17).

„Az olvasókönyvön kívül a többi kézikönyvet is detronizálta Freinet.” (Nánay, 1938, 
p. 18) „A tankönyvet ő használ[t]a a legszélesebb értelemben: minden olyan informá-
cióhordozót, amely alkalmas lehet az ismeretszerzésre, tankönyvnek, tehát tanulásra 
alkalmas eszköznek” tekintett (F. Dárdai, 1997, p. 46). 

A francia tanító kialakított egy cédularendszert, amely a gyors tájékozódást tette 
lehetővé. Ezeknek az információszerzést, a tanulást segítő céduláknak több típusát 
hozta létre: „Az adat-cédula a felmerülő kérdésekre az érdeklődési központok szerint 
feldolgozott pontos feleleteket tartalmaz” (Nánay, 1938, p. 18). Freinet nagyra értékelte 
Decroly munkásságát és az alapvető szükségletek, az érdeklődési központok gon-
dolatát is tőle vette át. A rendszer további típusai (a gyakorlat-, alap-, kérdező- és 
felelőcédula ‘fiche autocorrective’) is mind segítik a gyerekek önálló munkáját. 
„A cédula-gyűjtemény gazdag, mozgékony, bővíthető enciklopédia. […] Ezek a cédulák 
biztosítják a fokozatosan haladó munkát.” (Nánay, 1938, p. 19)

A kérdező- és felelőcédulákat a számtan és a nyelvtan témakörében is hasz-
nálták, és ezek mechanikus voltát azzal ellensúlyozta Freinet, hogy mindennapi 
problémák megoldásánál kellett alkalmazni az ismereteket. „Egy-egy kérdésnél 
felvetődik az idő, távolság, mennyiség, érték megállapításának a szüksége. Kell a szá-
mításokat végezni: a számolás motiválva van.” (Nánay, 1938, p. 19) A szükséges 
adatokat gyakran a levelező iskoláktól vagy a környékbeli iparosoktól, kereske-
dőktől gyűjtik be a gyerekek. A nyelvtan tárgya a gyerekek beszéde, az általuk 
létrehozott szövegek. „A helyes stílus szempontjából megvizsgálják a szavakat, sze-
repüket a mondatban, árnyalataikat, nyelvtani változásukat, az ebből folyó helyesírási 
tényt, a mondat felépítését, értékét. Ha szükséges, javítják a szöveget, de megokolva, 
a szerző beleegyezésével.” (Nánay, 1938, p. 19) A tanulási folyamatban az életsze-
rűség, a valós helyzetek, a mindennapokban adódó kisebb-nagyobb problémák 
megoldása kerül előtérbe. Freinet öntudattal állítja, hogy: „Technikánkkal előbbre 
vittük a pedagógiai haladást, mint az összes kongresszusok és prédikációk” (Freinet, 
idézi Nánay, 1938, p. 21).

A természettudományok területén különösen lehet építeni a gyerekek kíván-
csiságára, magyarázatkeresésére, az önálló tanulására. A szerző kutatásokra, 



„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról�     195

kísérletekre hivatkozva állítja, hogy a megismerés középpontjában a természet áll 
a gyermeknél, és a jelenségek természetes magyarázatát keresi. Freinet iskolájában 
is egyénileg vagy együttműködve megfigyeléseket, kísérleteket végeznek, a taní-
tónak annyi a dolga – a megfelelő környezet megteremtésén túl –, hogy a megfi-
gyeléseket pontosabbá tegye. Az iskola fekvése, a kerti munka, de a munkatermek 
is jó lehetőséget nyújtanak a természet tanulmányozásához. A gyerekeknek ebben 
a munkában is segítségükre vannak a cédulák, amelyekhez kiegészítésül a Bib
liothèque de Travail köteteit is használhatják. Az esti konferenciákon számolnak 
be az eredményeikről.

Kapcsolat a világ egészével

A földrajz és a történelem tanulásában is alapvető eszköz a cédula, a film, a mun-
kakönyvtár, de a földrajz kiemelt szociális nevelő szerepet is kap – hívja fel Nánay 
a figyelmet – a levelező partnereken és a látogatókon keresztül. Nánay jól látja az 
osztályok közötti levelezésnek a jelentőségét. Ez a Freinet-technika az iskolai 
nyomdához kapcsolódik. Freinet ahhoz keresett társakat, hogy a gyerekek 
a kinyomtatott szövegeiket, rajzaikat a családon kívül másokkal is megoszthassák, 
ami nemcsak az alkotási vágyukat motiválja, hanem kíváncsivá teszi őket mások 
életére, környezetére, kultúrájára. Az első levelezőpartnere René Daniel volt, aki 
szintén beszerzett egy kézi nyomdát, és akivel 1924-ben elindították az osztályok 
közötti levelezést, amihez egyre többen csatlakoztak. Ehhez hozzájárult, hogy 
Freinet az Új Nevelés Ligája kongresszusán is beszámolt erről a technikáról, és 
több írásában is taglalta az iskolai nyomda pedagógiai lehetőségeit, előnyeit. Freinet 
szervezőkészsége érvényesült abban, hogy az őt követő pedagógusokkal létrehozta 
a Világi Nevelés Szövetkezetét (La Coopérative de l’Enseignement Laïc, CEL), 
amely iskolai nyomdákat készített. A szövetkezet a gyerekalkotásoknak is fórumot 
adott azzal, hogy 1927 áprilisában megjelentette a gyermekek fogalmazásait, 
rajzait, festményeit bemutató újságot La Gerbe címmel (Czabaji Horváth, 2023).

A levelek, amelyek időnként egész csomaggá terebélyesedtek, a gyerekalkotá-
sokon túl a saját környezet növényeiből és terméseiből, illatából és ízeiből is tar-
talmaztak egy-egy válogatást, Franciaországon túli területekre is eljutottak (Galam-
bos & Horváth H., 1987). A háttérben ezekre is gondolva írja a lap főmunkatársa, 
hogy: „A gyermek kilép egocentrikus érdekköréből: megtanulja a kölcsönösséget, az 
adni-kapni összefüggését, az illik-et; megszokja, hogy érdeklődik mások élete és sorsa 
iránt; meglát tág összefüggéseket; felszabadul kis közösségek öncélú utópiáitól” (Nánay, 
1938, p. 20). A szerző még továbbmegy és az életreform alaptételeit hozza elő, 
amelyek szerint a modernizáció okozta, az I. világháborúhoz vezető válságra 
a válasz: az egyén önmagával való megbékélése, amely az alkotásban fejeződik ki; 



196 	  Czabaji Horváth Attila

az embertársaival való megbékélése, akikre testvérként tekint; és egy magasabb 
rendű egzisztenciális létezés, amely elutasítja a kizsákmányolást (Németh & Skiera, 
2018). Nánay úgy látja, hogy Freinet iskolája és technikái megalapozzák, hogy 
minden diákja felismerje, hogy „az egyetemes emberiség egy része, ennek élete, fel-
adatai, jövője és békében fejlődése az ő sorsa, az ő kötelessége; megtudja, hogy minden 
ország ügye az emberiség belügye, s minden háború az emberiség polgárháborúja. 
A felelősség mindenért rajta is áll” (Nánay, 1938, p. 20).

Nánay azt emeli ki, hogy Freinet célul „az éltető, alkotó emberi egyetemességet” 
tekintette. „Ennek nevel küzdő, építő embereket, akik egy hierarchikus társadalom 
helyett csavarmenetben fejlődő közösséget alkotnak, melyben a jobban nevelt generáció 
jobb szociális formát teremt, ez jobb nevelést biztosít, s ez ismét javult társadalmat” 
(Nánay, 1938, pp. 20–21). Jól érzékelhető a cikk írójának kapitalizmus-kritikája, 
az első világháborúhoz vezető nemzetek közötti szembenállás helyett az emberi 
egyetemesség hangsúlyozása, az elkötelezettsége az életreform, a reformpedagó-
gia mellett. A szerző akkor is kiemeli a nevelés társadalomjavító, fejlesztő szerepét, 
erejét, amikor a gazdasági és politikai fejlemények ezt nem igazolják vissza és 
a pedagógiai diskurzusban is kétségek fogalmazódnak meg (Ackermanné, 2013).

Összefoglalás

A Jövő Utjain gyorsan reagálva adott hírt Freinet iskolájáról. A megnyitástól eltelt 
valamivel több mint két év elegendő volt ahhoz, hogy már egy kialakult működést 
lehessen tanulmányozni. Mivel Freinet az ezt megelőző másfél évtizedes tanítói 
tevékenységében jó néhány technikát bevezetett, így a megoldások nagy részét az 
új intézményben csak alkalmazni kellett. Ez persze nem jelentette azt, hogy Frei
net befejezettnek tekintette volna pedagógiáját, azt továbbra is fejlesztette. Sőt 
olyan nyitott rendszernek tekintette, amely adaptívan viszonyul a technikai és 
pedagógiai újításokhoz, és amelyhez a követői is hozzá tudnak tenni. 

A lap főmunkatársa, Nánay Béla szakértő szemmel elemezte és mutatta be 
Freinet iskoláját. Az életreform értékeit követve hangsúlyozza a környezeti elhe-
lyezkedés kiválóságát és az épület használati tereinek célirányosságát, az összhan-
got a természettel. Fontos értéknek tartja, hogy Freinet a belső környezetre is 
figyel, ami a táplálkozásban, az öltözködésben, a testkultúrában egyaránt meg-
nyilvánul, és amihez az alkotást inspiráló szabad kifejezés technikája szervesen 
illeszkedik. A szerző folyamatosan összeveti Freinet intézményét a hagyományos 
iskolával, és megállapítja, hogy a francia tanítónál megvalósul a szabadság, „mintha 
a Thelema apátságban volnánk” (Nánay, 1938, p. 16).

A tanulmány részletesen szól a Freinet-technikákról, érzékeltetve, hogy ezek 
miként szolgálják a tanulás természetes módszerét; miként válik a kultúra elsa-



„A Jövő Utjain” folyóirat Freinet iskolájáról�     197

játítása is kultúrateremtő folyamattá; miként lesznek a gyerekek alkotótársai 
a felnőtteknek, és hozzák létre a saját tankönyveiket. Nánay úgy összegezi Freinet 
törekvéseit, hogy „az éltető, alkotó emberi egyetemesség”-nek „nevel küzdő, építő embe-
reket” (Nánay, 1938, pp. 20–21). Freinet valóban mindent megtett a kényszer- és 
félelemmentes iskoláért, a szabadság megvalósulásáért, miközben világosan meg-
fogalmazta, hogy „Ne ringassuk magunkat illúziókba: […] nem gondoljuk azt, hogy 
az iskola újjá alkothatná a világot, elhozhatná a békét és a népek egyesülését, valamint 
a munka győzelmét” (Freinet, 1927, p. 152) Meggyőződése volt, hogy az iskolai 
változások csak a társadalmi változásokkal együtt érhetnek célba.

Irodalom

Ackermanné Kelő K. (2013). A természetközeli oktatás megnyilvánulásai A Jövő Utjain 
című folyóiratban. In Németh A. & Pirka V. (Szerk.) Az életreform és reformpedagógia 
– recepciós és intézményesülési folyamatok a 20. század első felében. Gondolat Kiadó.

Barré, M. (1990). Célestin Freinet és a Modern Nevelés. Magyar Eszperantó Szövetség.
Barré, M. (2008). Célestin Freinet, un éducateur pour notre. http://temoignage.barre.pages-

perso-orange.fr/m3.html
Baranyai, M. & Keleti, A. (1937). A magyar nevelésügyi folyóiratok bibliográfiája 1841−1936. 

In Jáki L. (Szerk): A magyar nevelésügyi folyóiratok bibliográfiája 1841−1958 (pp. 1−149). 
OPKM. 

Czabaji Horváth, A. (2021). A természetközeli pedagógia Freinet Máté mondásai című 
munkájában. Magyar Pedagógia, 121(4), 343–360.

Czabaji Horváth, A. (2023). Freinet-szótár. Gondolat Kiadó.
F. Dárdai Á. (1997). A tankönyv a reformpedagógiában. Iskolakultúra, 7(3), 41–47.
Freinet, C. (1927). Notes de pédagogie nouvelle révolutionnaire, L’École émancipée, (10), 152.
Freinet, C. (1982). A Modern Iskola technikája. Tankönyvkiadó. 
Freinet, C. (é. n.). Máté mondásai. Kemény Gábor Iskolaszövetség. 
Freinet, É. (1963). L’enfant artiste. Imprimerie Robaudy.
Galambos, R. & Horváth H., A. (1987). A madarak nem járnak lépcsőn, avagy néhány 

gondolat a Freinet-módszerről. Neveléselmélet és iskolakutatás, 6(4), 33–54. 
Géczi, J. (2007). A magyar neveléstudományi sajtó a 19-20. század fordulóján. Magyar Peda-

gógia, 107(1) 57–66.
Go, H. L. (2020). Célestin Freinet (1896–1966). Un pédagogue révolutionnaire en marge 

de l’Éducation nouvelle. In R. Hofstetter, J. Droux & M. Christian (Eds.). Construire la 
paix par l’éducation: réseaux et mouvements internationaux au XXe siècle. Genève au cœur 
d’une utopie (pp. 77–92). Alphil-Presses.

Horváth H. Attila (2011). Az informális tanulás. Gondolat Kiadó. 



198 	  Czabaji Horváth Attila

Kissné Zsámboki R. (2013). Célestin Freinet vence-i iskolamodellje régen és ma. In Németh 
A. & Pirka V. (Szerk.) Az életreform és reformpedagógia – recepciós és intézményesülési 
folyamatok a 20. század első felében (pp. 395–409). Gondolat Kiadó.

Legrand, L. (1993). Célestin Freinet (1896–1966). Prospects: the quarterly review of compa-
rative education. (UNESCO: International Bureau of Education), 23(1–2), 403–418. 
https://www.performancemagazine.org/thinkers-on-education/freinet-celestin- 
1896-1966/ 

Nánay B. (1938). Freinet iskolája. A Jövő Utjain, 13(1), 14–21.
Németh, A. (1993). A reformpedagógia múltja és jelene (1889−1989). Nemzeti Tankönyvkiadó.
Németh, A. (2008). A néptanítói tudás konstrukciója. Az elemi népoktatás enciklopédiá-

jában (1911–1915). Iskolakultúra, 18(5–6), 86–103.
Németh, A. & Skiera, E. (2018). Az életreform múltja és jelene. Elvágyódás az érzelmi 

ridegség elidegenedett világából – új irányok és helyszínek, világnézeti koncepciók, tár-
sadalmi hatások. In Németh A. & E. Skiera (Szerk.), Rejtett történetek (pp. 19–70). 
Műcsarnok Nonprofit Kft. 

Skiera, E. (2004). Az életreform-mozgalmak és a reformpedagógia kapcsolata. Iskolakultúra, 
14(3), 32–44.

Veress J. (1966). Célestin Freinet. Magyar Pedagógia, 66(3–4), 406–421.

“A Jövő Utjain” Magazine about Freinet’s School

Key words

A Jövő Utjain [On the Roads of the Future], Freinet, life-reform, reform pedagogy

Abstract

Between 1926 and 1939, the periodical A Jövő Utjain [On the Roads of the Future] 
reported on the efforts of the new education abroad and at home, including 
Freinet’s school in Vence. This paper examines how the ideas of the life reform 
movement are expressed in the article under discussion. What elements of the 
life reform movement are identified? What values are perceived in the Freinet 
pedagogy? Content analysis shows that the article’s author has presented the 
school with an expert’s eye, emphasising its integration into the natural 
environment, the role of lifestyle, the interconnection of the Freinet techniques 
and their importance beyond themselves. The analysis also shows the author’s 
bias towards reform pedagogy is evident in some of his sentences.



Czabaji Horváth Attila, Nagy Barbara, Szabó Gábor, 
Durayné Fliszár Nóra, Szvitil Gabriella

A PEDAGÓGIAI TÉR ÉRTELMEZÉSEI 
A JÖVŐ UTJAIN CÍMŰ FOLYÓIRAT 

NÉHÁNY ÉVFOLYAMÁBAN

Bevezetés

A két világháború közötti kurrens folyóirat, A Jövő Utjain gazdag tárháza az 
életreform-mozgalmakkal is kapcsolatban álló reformpedagógiai gondolatoknak 
(Skiera, 2004; Ackermanné Kelő, 2013; Németh & Skiera, 2018). A periodika 
1926 és 1939 között jelent meg Nemesné Müller Márta és Baloghy Mária szer-
kesztésében. Évente több lapszámban számolt be a kor szellemében megfogalma-
zott új pedagógiai elvekről és gyakorlatokról, nemzetközi kitekintést adva az 
akkoriban már szélesebb körben elterjedt, ma reformpedagógiának nevezett, „új 
nevelés” elméleti hátteréről és az annak szellemében a nevelési intézményekben, 
iskolákban folyó munkáról. Az Új Nevelés Ligája (The New Education Fellowship) 
által támogatott lapként rendszeresen hírt adott a szervezet működéséről, kong-
resszusairól, nemzetközi folyóiratairól. Nemesné Müller Márta széleskörű nem-
zetközi kapcsolatokkal rendelkezett – az Új Nevelés Ligájában is vezető tisztsé-
get viselt –, az új nevelési elképzelések mentén maga is alapított iskolát, mely 
nemzetközi szinten is ismert volt (Pukánszky & Németh, 1996).

A szakirodalomban a pedagógiai tér még nem egy kikristályosodott fogalom, 
szűkebb és tágabb értelmezésben egyaránt használatos. Megközelítésünk össze-
kapcsolja a pedagógiai tér szűkebb és tágabb értelmezését, így egyszerre irányul 
a figyelmünk az iskolai és iskolán kívüli viszonylatokra, a fizikálisan megragadható 
környezeti, építészeti és tárgyi megjelenésekre és a gondolati-képzeleti vonatko-
zásokra, a mindennapokban és a tudományban betöltött szerepekre. Az életreform 
mozgalmakhoz kapcsolódó folyóirat és az abban megjelenő pedagógiai tér össze-
tettségét, ellentmondásoktól sem mentes voltát mutatja az idegennyelv oktatásá-
hoz fűződő számtalan hirdetés, amely formailag a piac világához kapcsolódik, de 
tartalmát illetően a holisztikus edukátori törekvésekhez sorolható. Tanulmányunk 
A Jövő Utjain című folyóirat 14 évfolyamában tallózva arra a kérdésre keresi 
a választ, hogy milyen értelmezésben szerepel a pedagógiai tér a periodika lapjain. 
Vizsgáljuk a kérdést iskolai közegben, iskolán kívüli építészeti megvalósulásokban, 
a tudományos mező viszonylatában és gazdasági környezetben egyaránt.



200 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

Elméleti keretek

A tér a társadalom- és a kultúratudományok értelmezésében társadalmi konst-
rukció: „A tér mindenkor a hozzá társuló kulturális jelentések révén gondolható el” 
(Sanda, 2009, p. 13). A pedagógiai tér, ahogy a megnevezés is jelzi, olyan valósá-
gos vagy elgondolt helyet jelöl, ahol jelen van a pedagógia, ahol pedagógiai hatás 
történik. A pedagógiai tér szűkebb értelmezésben az épített környezetet jelenti, 
azon belül azt a fizikai teret és a környezetét, ahol a tanulás-tanítás folyik, ahol 
pedagógiai hatás jön létre. Vagyis az iskola mint intézmény valóságos materiális 
megjelenési formájára vonatkozik. Tágabb megközelítésben, ahogy a pedagógia 
társtudományai értelmezik, a pedagógiai tér fogalmába a társadalmi és szocioöko-
nómiai tényezők is beletartoznak.

Hercz és Sántha (2009) áttekintést adnak a pedagógiai tér fogalmáról és meg-
állapítják, hogy sokféle értelmezésben használja a nemzetközi szakirodalom. 
A kezdeti kutatások az iskolára, még szorosabban a tanteremre irányultak. Kiala-
kult egy másik irány is, amely a pedagógiai architektúra és az abban megvalósuló 
tartalom kapcsolatára fókuszált. A szerzők felvetik egy egészen széles értelmezés 
lehetőségét is: „Minden hely pedagógiai térré válhat, függetlenül attól, hogy átalakí-
táson esett-e át, vagy sem” (Hercz & Sántha, 2009, p. 83). Ez a megállapítás is arra 
utal, hogy a pedagógiai tér kialakítása nem immanens építészeti kérdés, a peda-
gógiai hatás létrejötte nem kötődik egy konkrét építészeti környezethez, miköz-
ben az kifejezetten segítheti a pedagógia hatás keletkezését.

A pedagógiai tér értelmezéséhez támaszkodunk Bourdieu (2005) mezőelmé-
letére is, amely szerint a társadalom minden szintjén – így a tudományban is – 
különböző irányú és erősségű viszonyrendszer szerinti hatalmi, hierarchikus 
rendeződés tárható fel. A mező belső működéséből fakadóan a különbözőképpen 
elfoglalt pozíciók különböző módokon harcban állnak a különböző kulturális 
javakért, s minden csoport saját legitimációjáért küzd, amelyek biztosítják szá-
mukra hatalmi pozícióikat a többiekkel szemben-mellett (Németh, 2013). 

Módszer

A „Reformpedagógia, életreform és az iskolai alternativitás elmélete és gyakorlata” 
című doktori kurzus keretében a 2022/2023. tanév tavaszi félévében foglalkoz-
tunk A Jövő Utjain című folyóirattal. Vizsgálódásunk az életreformhoz kapcso-
lódó elemek keresésére irányult a cikkekben. Első lépésben egy tallózó tájéko-
zódás történt, amelynek során a hallgatók úgy ismerkedtek a folyóirattal, hogy 
kiemeltek néhány, általuk érdekesnek talált cikket az adott témában. A második 
lépésben már célzottan ki-ki a saját kutatási területéhez igazítva folytatta a vizs-



A pedagógiai tér értelmezései�     201

gálódást. A folyamatot nagymértékben segítette, hogy a periodika digitalizált 
formában is elérhető. Így a keresés továbbvitele négy csomópont köré szervező-
dött: 1) az új iskola, szélesebb értelemben az épített környezet kialakításának 
pedagógiai sajátosságai, 2) a szabadban történő nevelés, a természet szerepe 
a nevelésben a reformpedagógia és életreform vonatkozásában, 3) a gyógyító 
pedagógia szerepvállalása és 4) a gazdaság és a pedagógia kapcsolata. A harma-
dik lépésben a több szempontú megközelítést igyekeztünk összefogni, egy közös 
nevezőhöz rendelni. Ezt a közös pontot a pedagógiai tér fogalmában találtuk 
meg, amely alkalmasnak bizonyult arra, hogy egységbe fűzze a különböző irá-
nyokat. A tartalomelemzést már az összefogó fogalom, a pedagógiai tér viszony-
latában végeztük el. Kulcsszavaink: I.) új iskola, pedagógia, (épített) környezet, 
iskolaépület, cselekvő tanuló, „nevelő otthon”; II.) természet, erdei iskola, (otthoni, 
egészséges) körülmények, kert, szabad levegő, játszóterem; III.) gyógypedagógiai, 
fogyatékos, orvos, konstitúció, gyógyító-nevelés; IV.) idegen nyelv, hirdetés, gaz-
daság, pedagógiai termék, pedagógiai szolgáltatás. A kulcsszavak kiválasztásánál 
induktív és deduktív eljárást egyaránt alkalmaztunk. Egy-egy csomópontnál 4–6 
cikket választottunk ki, az így létrehozott szövegkorpusz elemzését interpreta-
tív módszerrel végeztük. Azt kerestük, hogy a pedagógiai tér – amely konstruk-
ció expressis verbis nem jelenik meg a folyóirat hasábjain – milyen szövegrészek-
ben azonosítható, milyen értelmezések kapcsolódnak hozzá. A hirdetések 
esetében a teljes mennyiség rendezése, csoportosítása után választottunk ki 
néhányat a jellemző vonások bemutatására. A folyóirat valamennyi számának 
elemzésére a jelenlegi keretek között nem volt lehetőségünk.

A pedagógiai tér szűkebb értelmezése

Elsőként a pedagógiai tér szűkebb értelmezése mentén az épített, a tárgyi kör-
nyezet vonatkozásait vizsgáltuk. A nevelési környezet célszerű, esztétikus előké-
szítésének, kialakításának fontossága a reformpedagógiai nevelés számára központi 
jelentőségű, kapcsolatban áll a természetes környezet iránti igénnyel, és nem füg-
getlen az életreform-mozgalmak elvágyódás-motívumától sem (Németh, 1993, 
pp. 45–47; Németh & Skiera, 2018). Azt látjuk, hogy A Jövő Utjain első lapszá-
mától helyet kaptak a folyóiratban a gyermek materiális környezetével kapcsolatos, 
az egészséget, a célszerűséget, valamint az esztétikát és a művészeti nevelés fon-
tosságát hangsúlyozó – különböző tárgyú, a kertektől a kézimunkáig terjedő – 
írások. Ezek közül az 1926-ban megjelent első, valamint az 1930-ban kiadott 5. 
évfolyam számaira fókuszálunk. Az első évfolyam írásait annak programadó jel-
legű cikkei, az 5. évfolyam szokatlanul gazdagon illusztrált 4. számát pedig az 



202 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

abban közölt nagy mennyiségű, a tárgyi vagy az épített környezet sajátosságaival 
foglalkozó tanulmányai miatt választottuk.

A lap 1. számát, egyben az „új nevelés” szellemében indított periodikát Baloghy 
Mária írása vezeti be, amely a „régi” és az „új iskola” sajátosságait, a hatékony 
nevelés szolgálatába állított, a társadalmi változásokat és a gyermek fejlődését 
egyaránt szem előtt tartó új pedagógiai törekvések célját, szellemi előzményeit 
mutatja be. Az „új iskolával” szemben megfogalmazott elvárások között – Adol-
phe Ferrière-t követve – elsők között említi a természeti környezetbe helyezett 
iskolát, amely „a mai elgépiesedett, nagyvárosi életből a természet nyujtotta természe-
tes életfeltételek közé visszahelyezett, a családi élet érzelmi kereteit megőrző nevelő 
otthon” (Baloghy, 1926, p. 3). Itt történhet a testileg és lelkileg egészséges, felsza-
badult, cselekvő, pályára termett, független, szociális és alkotó ember nevelése. 
A természetes környezetben működtetett új iskolákban meghatározó fontosságú 
– a pedagógiai tér fizikai vonatkozásai szempontjából is figyelemre méltó – elem 
a tapasztalatszerzés, amelynek kiemelt eszköze a kézzel végzett munka, helyszíne 
pedig a (tan)műhely. A pedagógiai munka középpontjában álló cselekvő tanulót, 
vagy a „gyermek cselekvő munkáját, mint a tanitás számottevő tényezőjét” a folyóirat 
további, az általános elveket megfogalmazó, összefoglaló jellegű cikkei több ízben 
is megjelenítik (Kéri, 1926, p. 6; Nemesné Müller, 1926; vö. Németh, 1993, pp. 
96–97). Müller Márta Baloghy Mária az 1. számban megjelent bevezető cikkének 
két fontos gondolatához, a gyermek egyéniségének és fejlődésének megfelelő, 
valamint a társadalom elvárásaihoz igazodó nevelés elvéhez is kapcsolódva ismer-
teti a Családi Iskolájában alkalmazott, a gyermek alkotó tevékenységére építő 
gyakorlatokat (Nemesné Müller, 1926; vö. Németh, 1993, pp. 96–98). A IV. 
évfolyam központi feladata „a nagy évvégi kiállítás rendezése, amelyet a IV. osztály 
munkaanyagából, konstrukcióiból, rajzaiból, füzeteiből állít össze” (Nemesné Müller, 
1926, p. 12). A tematika a gyermek és család, a család és a település, a település 
és az ország viszonyát dolgozza fel. A témaválasztás, és különösen az év végi kiál-
lítás megrendezése, mint központi módszer amellett, hogy a tanulót körülvevő 
szűkebb és tágabb fizikai környezet megismertetését célozza, egyúttal lehetővé 
teszi, hogy a gyermek tevékenyen alakítsa saját környezetét. A fent bemutatott 
konkrét példa mellett a tapasztalati tanulás, a cselekvő tanuló eszménye, a tan-
műhelyek és a műhelymunka fontossága, a kézművesség és a népművészet peda-
gógiai, valamint szociális vonatkozásai A Jövő Utjain számos további írásában is 
megragadhatók. Vizsgálati szempontunkból ezek az írások rámutatnak arra, hogy 
az új iskolában a tanuló nem pusztán passzív jelenlevő az őt körülvevő materiális 
környezetben, hanem annak formálójává is válik. 

Az épített környezet, az architektúra és ezzel együtt a berendezési tárgyak 
a folyóirat első néhány számában az óvodákkal és a gyermek lakóhelyével kapcso-
latban kerülnek elő, és elsődleges referenciaterületként Anglia és Bécs bukkan föl. 



A pedagógiai tér értelmezései�     203

Máday István egy Bécsben, Roubiczek Lili tanárnő által alapított, és Schlesinger 
István építész által – a gyermekekhez igazodó módon – tervezett és berendezett 
intézményt mutat be, amelyet Maria Montessori is meglátogatott (Máday, 1926, 
p. 9). A szegény körülmények és rossz lakásviszonyok közül érkező 2,5–5 év közötti 
gyerekek a kerttel, előszobával, fürdőszobával, konyhával, világos nappalival, „a tisz-
taság, csinosság és kényelem legmagasabb elérhető” színvonalán kialakított épületben 
hosszú időt, általában napi 12 órát töltöttek el (Máday, 1926, p. 10). Összhangban 
a Montessori-elvekkel hangsúlyos a mindenben a gyermekhez igazodó, a nevelő-
munkát támogató materiális környezet, valamint a berendezés ismertetése. A kert-
ből nyíló előszobába két különböző méretű ajtó vezet, a gyerekek által könnyen 
elérhető csengővel, kilinccsel, a konyhában kicsiny méretű mosogató elhelyezéséről 
is gondoskodtak. A további bútorok, az asztalok, székek változatos, a különböző 
korú gyerekek számára egyaránt megfelelő méretűek, emellett könnyűek, így a gye-
rekek által is elmozdíthatók és kezelhetőek. A berendezési tárgyakhoz hasonlóan 
a használati tárgyak és eszközök kialakítása szintén lehetővé teszi, hogy a gyerekek 
részt vegyenek a mindennapi feladatokban, környezetük tisztán és rendben tartá-
sának munkájában. Végeznek kerti munkát, segítenek a konyhában és a takarítás-
ban. Különböző mértani idomok jelzik mindenki saját használati tárgyát. A prak-
tikus, könnyen kezelhető és tisztán tartható berendezés minden apró részletre 
kiterjedő figyelemmel készült, pl. a balesetek elkerülése végett a nyitott szekrény
ajtók többszörösen visszahajthatók. Az egyszerű, de praktikus kialakítás mellett 
az esztétikai szempontokra is utal a szerző. A nappali falainak kifestésekor a „nap-
sütéses tájék benyomásait iparkodtak utánozni, a mennyezet világoskék, a fal felső része 
fehér, alsó része világossárga” (Máday, 1926. p. 9). Az esztétikai érzék alakításának 
ezzel együtt itt is fontos összetevője a gyermek saját, környezetét alakító aktív 
tevékenysége. Ennek megfelelően a falakon könnyen cserélhető képkereteket helyez-
tek el annak érdekében, hogy a takarítást végző gyerekek minden nap egy mappá-
ból más és más képet választva dekorálják környezetüket. A kevésbé módos csalá-
dok számára épített bécsi óvodához hasonló intézménnyel ismerkedhettek meg az 
olvasók a MacMillan nővérek London külvárosában 1911-ben alapított „kerti
óvodája” bemutatásával (MacMillan, 1927). 

Margaret MacMillan a gyermek fejlődésének, nevelésének kapcsán fontos 
tényezőként jelöli meg a környezetet, köztük az otthoni körülményeket, így a csa-
ládok tömegeit érintő nem megfelelő lakhatási viszonyokat. A gyermek otthoni 
környezete iránt tanúsított érdeklődés összhangban áll a 19–20. század Euró-
pájában a városokban tapasztalható lakhatási problémákkal, amelyek – össze-
függésben az ipari fejlődéssel és ebből következően a települések hagyományos 
struktúrájának átalakulásával – jelentős mértékben fokozódtak (Moraványszky, 
1988, p. 23). A gyermek nevelése szempontjából, a városi környezet komoly kihí-
vásokat támasztott. 



204 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

„Nyüzsgő utcáinkban, zsufolt tereinken közel kétmillió kisded él, akiknek nincs más gyer-
mekszobájuk, mint az utca, nincs más játszóterük, mint egy sötét udvar vagy egy szük és 
zsufolt szoba, amelyben egy egész család lakik kalitkába zárt madarakhoz hasonlóan.” 
(MacMillan, 1927, p. 14) 

A MacMillan nővérek iskolája a fenti káros hatások ellensúlyozását vállalva sok 
gyermek befogadását és szabad környezetben, kertben történő elhelyezését tűzte 
ki célul. Ennek megfelelően az általuk alapított intézmény esetében a nagy számú 
gyermek felvétele, így a szükséges mellékhelyiségek, kiszolgáló épületek kialakí-
tásakor pedig azok kertben, egymástól megfelelő távolságban történő elhelyezése, 
valamint a nagy befogadóképesség, az egyszerűség és a praktikum elvárásai kerül-
tek előtérbe (MacMillan, 1927, p. 14). 

A nevelés és az eszközökben, tárgyakban, valamint az épített környezet 
vonatkozásában megragadható materiális környezet kapcsolata A Jövő Utjain 
1930-ban kiadott 5. évfolyam 4., tematikus számában összetetten, különböző 
szempontok figyelembevételével jelenik meg. A nevelési környezet magában 
foglalja a fizikai teret és a környezetet, a gyermek lakóhelye melletti teret, 
a „nevelőotthonként” értelmezett iskolai környezetet. Irányt mutat a német 
vidéki nevelőotthon, az Odenwald-iskola materiális környezetének sajátosságait 
részletesen bemutató írás (Reinitz, 1930). Az Odenwald-iskola közel 200, 3–18 
év közötti tanulóját Oberhambach falucskában, egy erdős hegyoldalban, idilli 
természeti környezetben épített, terméskőből emelt modern épületekben helyez-
ték el. Az Odenwald-iskolában a szabadban történő tanulás és testedzés, a hét-
végi kirándulás hangsúlyos és mindennapi részét jelentette a pedagógiai tevé-
kenységnek. Az ismertetőben emellett fontos szerepet kap az iskola által 
képviselt módszerekkel összhangban álló családias környezet és a koedukált, 
kényelmes iskolaépületek bemutatása. Az épületek architektúrájának és beren-
dezésének kialakításában is tükröződik az iskola otthon jellege. Tetten érhető 
ez abban, hogy a kisebb tanulók legfeljebb hárman osztoztak egy szobán, míg 
a nagyobbakat egyesével vagy kettesével helyezték el. A 8–10 gyermek által 
alkotott szűkebb közösség, a „család” szobái egymáshoz és a „családfő” szobá-
jához közel kerültek kialakításra, míg az ebédlőben ez a 8-10 fő, hasonlóképpen 
a családi étkezésekhez, rendszerint egy asztalt ült körül. Az iskola tanműhe-
lyekkel, könyvtárakkal és zeneteremmel épült, hiányoznak azonban az osztály-
termek. Ezek helyett a kiscsoportos oktatásnak jobban megfelelő dolgozó
szobákat alakítottak ki, amelyekhez szükség esetén speciális szertár vagy 
szakkönyvtár is kapcsolódott (Reinitz, 1930, p. 293). 

A folyóiratban a fent kiragadott példák mellett találunk további cikkeket, 
amelyek egy-egy iskola bemutatását tűzik ki célul, ezek között hazai és külföldi 
tanintézet egyaránt szerepel. Az 1938. évi 1. szám közöl egy írást Freinet iskolája 



A pedagógiai tér értelmezései�     205

címmel1 a francia néptanító vállalkozásáról. Már a cikk első bekezdésében hang-
súlyt kap a tér, amelyet környezetként értelmez, három érintkező, de egymástól 
jól elkülöníthető körön. Az első kör a külső környezet, amely a természetet jelenti: 
„Napfény, levegő, tér, víz, csönd, nyugalom, természet” (Nánay, 1938, p. 14). A szerző 
megállapítja, hogy a „múlt iskolái, e komor kaszárnyák, a bérházak tömegébe fura-
kodtak, az újak kimenekülnek a plein air-be” (Nánay, 1938, p. 14). Ez a természet-
hez fűződő szoros kapcsolat az életreform-mozgalmakkal való szellemi közösségre 
utal, egyúttal arra a meggyőződésre is, hogy a természetközeliség önmagában 
pozitív pedagógiai hatással jár. A második kör az alkalmazott környezet, amely 
alatt az írás az iskola épületét érti. Kiemeli, hogy Freinet és tanítványai „Maguk 
tervezték, maguk kezével készítettek maguknak otthont” (Nánay, 1938, p. 14). 
Az emeletes fehér épületet az egyszerűség, a tisztaság és mindenekelőtt a célirá-
nyosság jellemzi, amire a „széles folyosó körül csoportosuló munkatermek” (Nánay, 
1938, p. 14) is példák. A harmadik kör a belső környezet, amely kettős megkö-
zelítésben szerepel. Egyfelől az egyénre vonatkozik, akinél a belső környezet 
megalkotása kívánja „a test kondicionálását a helyes lelki működésre” (Nánay, 1938, 
p. 14), amihez a táplálkozás megválasztása kínál lehetőséget. Freinet által köve-
tett irány, a kiemelt gyümölcsfogyasztás visszaigazoltan segíti az energikus, kon-
centrált munkát. A belső környezet másfelől az iskola életének szervezésében 
mutatkozik meg. A szerző Freinet iskoláját pozitívnak látja/láttatja, amit a meg-
erősítő állítások bizonyítanak. 

„Megfelelőbb külső környezetet nem is találhatott volna. […] Mindenütt célosság, egysze-
rűség, tisztaság. […] a táplálkozás ép olyan, sőt fontosabb része a nevelésnek, mint másutt 
a tanterv, taneszköz vagy fegyelem.” (Nánay, 1938, p. 14) 

Épp A Jövő Utjain megjelenése és első évfolyamainak kiadása idején zajlott 
Magyarországon az a nagyszabású, döntően 1925 és 1930 között megvalósított 
fővárosi építési program, amelynek célja az iskolaépületek hiányának mérséklése 
volt (Császár, 1995, p. 86). A tematikus számban a Nemzetközi kongresszusok az 
új építésért magyar szekciójának beszámolója a praktikus, modern, megfelelően 
tájolt, világos és letisztult építészet, azon belül pedig a korszerű iskolaépítészet 
kívánalmairól adott beszámolójával csatlakozik, hangsúlyozva a 20. század elején 
átalakuló életformát, az ember egyre nagyobb igényét a természet közelségére, 
kiemelve ezen elvek érvényesítésének szükségességét a gyermek életterének kiala-
kításában („A korszerü építészet a gyermekért”, 1930b). A leírásban megfogal-
mazott elveknek és elvárásoknak megfelelő négyosztályos elemi iskola tervét 
– Révész Zoltán és Virágh Pál munkáját – illusztrációval és magyarázattal adják 

1	 Freinet iskolája egy külön tanulmány tárgya.



206 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

közre a szerkesztők (Révész & Virágh, 1930). Az iskolaépület középpontjában 
az a „nagy terem” áll, amely az ünnepségek és más közösségi események helyszíne, 
amelyet zárt falak vesznek körül, és amely a tetőn keresztül kapja megvilágítását, 
így segítve elő a befelé figyelést, az elmélyülést. A központi teret fedett folyosók 
kötik össze a tornateremmel, amelynek „fala a tornaudvar felé teljesen felnyitható, 
előtte fedett terasz, a gyermek a természetben élheti ki mozgásszükségletét” (Révész 
& Virágh, 1930, o. n.). A gyerekek által használt tanulószobák egyik falát pedig 
teljes egészében üveg alkotja és összeköttetésben áll a tanulókerttel. Az átmene-
tet a teljesen nyitott kert és a tanulószoba között ebben az esetben is a fedett 
terasz biztosítja.

Ovide Decroly, brüsszeli orvos és pedagógus az általa 1907-ben alapított, 
Ermitage iskola egy napjáról olvasható leírás az 1930-as évfolyam 5. számában. 
A szerző beszámolójából kiderül, hogy az iskolában a gyerekek számos élőlény-
ről gondoskodnak: az állatokat etetik, itatják és szükség esetén ki is takarítják 
az élőhelyüket. Kutyák, macskák, galambok, tyúkok, nyulak és az akvárium lakói 
jelenítik meg az iskolában az állatvilágot. Az önmagukról való gondoskodást 
a tojásgyűjtéssel gyakorolják az iskola tanulói. A foglalkozásokon is megjelenik 
a természet: a tömegmérés gyakorlásakor a kismacska tömegét gesztenyeegység-
ben mérik, az időmérés gyakorlása során megfigyelik, hogy mennyi ideig tud 
nyugton maradni a kismacska. Az iskolakertben nyugágyakon pihennek ebéd 
után és az általuk karbantartott kertből szedett mezei virágokkal díszítik tan-
termeiket (Hamaide, 1930).

Iskolán kívüli pedagógiai tér

A Jövő Utjain 5. évfolyamának 4., tematikus száma az előző fejezetben ismertetett 
iskolai, osztálytermi környezet mellett a tanítás-tanulás tereként más, az iskolán 
kívüli fizikai környezetet is figyelembe vesz. A szám a nemcsak a tanuló termé-
szetes fejlődését segítő iskolák kialakításáról, hanem az egészséges körülményeket 
biztosító lakásokról, a gyermek által használt és kívánatos bútorzatról, vagyis 
a „gyermeki élet külső kereteiről” közöl írásokat („A gyermeki élet külső kereteiről”, 
1930a, p. 285). R. Peisner Flóra például a gyermeknevelésre gyakorolt pozitív 
hatások szempontjából vizsgálja a bécsi bérházak, lakások kialakításában bekö-
vetkezett kedvező változásokat (R. Peisner, 1930b). A szerző az új típusú bécsi 
lakások előnyös tulajdonságai között sorolja fel a közművesítést, a nagyméretű, 
utcára vagy tágas udvarra nyíló ablakok alkalmazását, a kisebb lakások esetében 
is általános erkély kialakítását, valamint a telkek beépítettségének csökkentését 
(R. Peisner, 1930b, pp. 286–287). Üdvözli, hogy a nagyobb házakban a kedvező 
lakáskörülmények mellett a Montessori-elveket követő berendezéssel kialakított 



A pedagógiai tér értelmezései�     207

kisgyermek-otthon, gyermekkert vagy fedett játszóterem is a családok rendelke-
zésre áll (R. Peisner, 1930b, p. 287). A gyermekek nevelése szempontjából kedvező 
házak, lakások a gyermek számára tervezett bútorok használatával válik teljessé. 
A méretében a gyermekhez igazodó, a képeket is a gyermek szemmagasságában 
elhelyező, lehetőleg színes, változatos és mindenben az életkori sajátosságokhoz 
igazodó saját szoba, vagy sarok kialakításának igényéről ugyanebben a számban 
olvashatunk (Benedek, 1930, pp. 290–291).

Az erdei iskolák megjelenése szorosan köthető a városok intenzív iparosodása 
kapcsán kialakuló egészségtelen életkörülményekhez és a tuberkulózis tömeges 
elterjedéséhez. Az erdei iskolák jellemzően bentlakásos intézmények, vagy a város 
határában elhelyezkedő zöld területen működő iskolák voltak, ahová a tanulók 
naponta jártak be. Az erdei iskolákban a tanítás egy része mindenképpen a szabad 
levegőn folyt, a tevékenység elsősorban a gyógyulást, az egészség megőrzését, az 
egészséges életmód elsajátítását célozta meg.

Az első erdei iskola a németországi Charlottenburg Grünewald nevű városi 
erdejében létesült 1904-ben (Halászné Szakács, 2017). Magyarországon az első 
erdei iskola nem sokkal később, 1908-ban nyílt meg. Akkoriban az erdei iskolákat 
találóan szabadlevegős vagy szabadég-iskoláknak nevezték (Békefi, 2001). Manap-
ság osztálykirándulások kedvelt célpontjai, ahol iskolaidőben, többnyire többna-
pos, természeti környezetben megvalósuló programokkal várják az iskolás cso-
portokat.

A Jövő Utjain 1930-as lapjai több alkalommal is említenek erdei iskolákat és 
azokhoz kötődő tevékenységeket. A Boise de la Batie-i erdei iskola Svájcban, Genf 
közelében helyezkedik el. A kellemes sétautak és tisztások tagolta területen néhány 
faépület található, ahol a gyerekek naponta mindössze három órát tanulnak, a késő 
délutánig fennmaradó időt pedig lehetőség szerint a szabadban töltik. Az iskola 
elsősorban megelőzési célokat szolgál: a fejlődésben visszamaradt, alultáplált gyer-
mekek számára biztosít aktív, szabadlevegős tartózkodást. A szabad mozgás, 
a napfény, a jó levegő, a testápolás és a megfelelő étkezés az, amitől állapotuk javu-
lását várják. Ennek érdekében naponta négyszer kapnak helyben elkészített, bősé-
ges ennivalót, valamint ebéd után két óra hosszat pihennek a verandán. A program 
része a szabadban való zuhanyzás és az ellenőrzött fogápolás is. Az iskolába a leírás 
szerint naponta nagyjából ötven gyermek érkezik. Az iskola tavasz végétől nagy-
jából októberig üzemel (Tordai-Schilling, 1930, pp. 301–302).

Kritikai hangvételű Seres Ferenc cikkének bevezetője. Méltatja ugyan az erdei 
iskolák hasznosságát, de kritizálja, hogy azok nem érhetőek el egyformán mindenki 
számára. Szerinte a megoldás az erdei iskolák célrendszerének megtartása mellett 
minden iskolás gyermek számára biztosítani a szabadlevegős tanulás lehetőségét. 
Mindezt megfelelő technikai felszerelés, egyszerűen összecsukható-kinyitható és 
hordozható padok, valamint föléjük kifeszíthető árnyékot vető és esőtől is védő, 



208 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

összekapcsolható sátorlapok segítségével látja megvalósíthatónak. A tanítás hely-
színe így egyaránt lehetne az iskolák udvara, játszótere, vagy az attól távolabb eső 
természeti környezet. Az összecsukható padok és könyvek együttes tömege elkép-
zelése szerint 2 és 5 kg között lenne, így nem okozna gondot a gyermekek számára 
azok szállítása. További elképzelés szerint amennyiben ilyen padokat állítanának 
fel a tantermekben, azok könnyen tornateremmé alakíthatóak lennének és így 
rossz időben is biztosítható lenne a gyermekek számára a testnevelés. A cikk kitér 
arra, hogy a pad prototípusa elkészült, bemutatták a szakmai közönségnek és 
osztatlan sikert aratott (Seres, 1930, pp. 303–304).

A folyóirat 1930-ban megjelent írásai közül több is foglalkozik azokkal a neve-
léstudomány szempontjából fontos újításokkal, amelyek a lakhatási problémák 
orvoslására, az egészséges, a gyermeki fejlődést támogató környezet kialakítására 
irányultak. A 20. század első évtizedeire az iparosodás következtében a városi 
lakosság növekvő száma az Osztrák–Magyar Monarchia két nagyvárosában, Bécs-
ben és Budapesten egyaránt gondot okozott. A tömegesen betelepülő, alacsony 
jövedelmű lakosság rossz életkörülmények között, zsúfoltságban, egészségtelen 
viszonyok között élt (Lovra, 2018; Moravánszky, 1988). A testi-lelki jólét bizto-
sításához Bécs gyermekvédelmi intézmények létesítésével és intézkedések sorával 
igyekezett hozzájárulni. Gyermekek tömegei éltek ekkor szűk, sötét, levegőtlen 
lakásokban, játszóterük a veszélyes és poros utca volt. Bécs városa a 1919 és 1927 
közötti időszakban nagyarányú városfejlesztésbe, lakásépítésbe fogott. Az új ter-
vek már az egészségesebb életkörülmények megteremtését célozták meg. Így pél-
dául a higiénés viszonyok javítására bevezették a folyóvizet és lakáson belülre 
került az illemhely. A gáz bevezetésével a lakások fűthetővé váltak, ennek kapcsán 
javult a levegő minősége. A sötétség és levegőtlenség megszüntetésére nagy abla-
kokat építettek be és minden lakás az utcára vagy a nagy, kertszerű udvarra nézett. 
A gyermekek mozgásigényének kielégítésére nagyszerű újítás volt a kiterjedt udva-
rok létesítése. Az udvar mérete a beépítettség mértékének csökkenésével nőtt. 
Ez a kertszerű udvar lett aztán a gyermekek paradicsoma. A nagy fák és kiterjedt 
füves terület mellett játszóhelyek és szabadon használható fürdőhelyek, pancsolók 
létesültek. Több háztömbhöz csatlakozott bölcsőde és óvoda épülete, korabeli 
megnevezéssel kisgyermek-otthon és gyermekkert is. A város közparkjainak száma 
ebben az időszakban jelentősen megemelkedett. Minden parkban létesítettek 
elkerített játszóhelyeket és pancsoló medencéket a kisebbek, nagy játszótereket 
és sportpályákat a nagyobbak számára. Az iskolás korosztály számára ezenfelül 
nagy iskolaudvarok és sporttelepek is épültek. Télen korcsolyapályák, fedett für-
dők, nyáron a dunai strandok biztosítottak mozgáslehetőséget számukra. A szerző 
üdvözli ezeket az újdonságokat, és úgy véli, hogy mindezek eredménye „egy lelki-
leg egészségesebb, fokozott életkedvű, a szép és nemes iránt fogékonyabb, erkölcsileg 
tisztább új nemzedék” (Peisner, 1930a, pp. 287–288).



A pedagógiai tér értelmezései�     209

A vizsgált írások alapján elmondható, hogy mind a magyarországi, mind pedig 
a külföldi gyakorlatban hangsúlyos szerepet kapott a gyermekeket körülvevő ter-
mészeti környezet bevonása a pedagógiai gyakorlatba, pedagógiai térként való 
használata. Egyes iskolák önmagukban is igyekeztek természetközeliek lenni, de 
az erdei iskolák révén a városban nevelkedő gyermekek részére is elérhetővé vált 
a napfény, az egészséges, pormentes jó levegő és a saját tapasztalatokon, érzék-
szerveiken keresztüli megélés lehetősége. A modern városépítészet mindemellett 
törekedett arra, hogy a gyermekek az iskolán kívül is egészséges módon, mozgá-
sigényüknek és életkoruknak megfelelően kialakított parkokban, kertekben, ját-
szótereken tölthessék idejüket.

Pedagógia(i tér) a tudományos mezőben

Azt is vizsgáltuk, hogy milyen, a tudományos mezőben zajló küzdelmek követ-
hetők nyomon a lap hasábjain. Számunkra annak az érzékelése volt izgalmas, 
ahogy az orvostudományi (erő)tér utat engedett a különböző pedagógia megkö-
zelítéseknek, avagy megfordítva: ahogy a pedagógia létjogosultságot nyert saját 
eljárásainak, és kiterjesztette szakmaiságát a fogyatékossággal élő személyek 
tekintetében. Steiner megközelítésében a két tudományterület együttműködése 
szükséges, az átjárás biztosítása a kettő között.

„A pedagógiában nagyon fontos az ember megismerésének kiindulópontjáról beszélni. 
Mindenkinek szüksége lenne az ember megismerésére, aki puszta napszámosnál több akar 
lenni. Az orvosoknak az ember másmilyen megismerésére van szüksége, mint a pedagó-
gusnak, de csak egy kicsit másmilyenre. Szükséges lenne, hogy amennyire csak lehetséges, 
a pedagógiát átjárja az orvostudomány, az orvostudományt pedig a pedagógia járja át, 
amennyire csak lehetséges. Ki kellene alakítani ezeket a szálakat, az ember megismerésén 
alapuló tevékenységek közötti átjárást.” (Steiner, 1924, idézi Földesi, 2018, p. 105–106)

Steiner munkásságáról, pedagógiai megközelítéséről és elméletéről a folyóirat több 
ízben is beszámol (1927. évi 2. évfolyam, 1–4. szám; 1931. évi 6. évfolyam, 1–4. 
szám). Mindezzel rokon a konstitúciós terápia megközelítése, amely a századforduló 
orvosi gondolkodásmódját bírálva foglal állást a holisztikus megközelítés mellett, 
amely figyelembe veszi a tágabb (természet) és szűkebb környezeti (társadalmi) 
tényezőket is a megismerés folyamatában, a makro- és mikrokozmosz egységét 
helyezve előtérbe (vö. Forrai, 2023). A konstitúciós terápia nem mutat ugyan egy-
séges képet, azonban alapelvei, szemléleti megközelítése felismerhető a korszak 
reformpedagógia törekvéseiben is, köztük az ebben az időben bontakozó gyógyító 
pedagógiákban, és bizonyos elemei az ún. gyógypedagógiai irányzatban is (vö. Tóth, 



210 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

1933; Gordosné Szabó, 1993, 2000). A konstitúciós szemléletben az ősi gyógymó-
dokhoz való visszatérés az ember öngyógyító erejének felébresztését szorgalmazza, 
módszereiben például a diéta, koplalás, testmozgás, gyógyvizes kúrák segítségével 
állítja vissza az ember homeosztázisát önmagára támaszkodva, amely felfogás az 
ókori görög dietétikával rokon (vö. Németh, Pukánszky & Pirka, 2014).

A konstitúciós megközelítéssel találkozhatunk Kemény Gábor recenziójában, 
amely Szondi Lipót Konstitució és szociális orvostudomány c. tanulmányát mutatja 
be hangsúlyozva pedagógiai jelentőségét, és megszívlelendőnek tartja a koncepciót 
a gyermek egészlegességének figyelembevételére vonatkozóan (Kemény, 1935, pp. 
142–143). Az orvostudományi és a neveléstudományi kapcsolódásokat kutatva 
kiemelendő a rovat címe is, amelyben a bírálat megjelent: Az orvos mint gyógyító 
és nevelő. Szondi álláspontja az orvostudomány kritikusnak ítélt állapotával kap-
csolatban az, hogy az orvos a jelenlegi paradigmában nehézségekbe ütközik a sej-
tektől a szerveken át az emberig tartó megismerés útján, amennyiben nem veszi 
figyelembe az ember teljességét, s a megjelenő tüneteket elszigetelt, különálló 
problémaként kezeli. Véleménye szerint a konstitucionális emberszemlélet (amely 
eleme a steineri emberképnek is) a pedagógiai munkában is fontos és szükséges 
kiindulópont, amely természetesen figyelembe veszi a legújabb tudományos kuta-
tások eredményét „az élő élettel való szerves összefüggés” (Kemény, 1935, p. 143) 
rendszerében. A pedagógiai megismerésnek el kell jutnia az általános jellemzők 
és szaktárgyi tudás mellett az „élő”, egyedi gyermek ismeretéig, elérni az „egész-
nek-látásig” és az „egészben-elbírálás” tudományáig (Kemény, 1935, p. 143).

Egy 1926-ban megjelent cikk a gyógypedagógia hazai fejlődését ismerteti, 
kiemeli a Ranschburg Pál által vezetett Magyar Királyi Gyógypedagógiai Labo-
ratórium munkásságát. Érinti a normálistól kisebb mértékben eltérő gyermekek 
nevelhetőségének kérdéseit, s ennek kapcsán a speciális, gyógyító pedagógiai 
eljárások differenciáltabb alkalmazásának lehetőségeit a „befolyásolás irányába”. 
Említi a siketnémák oktatásán túl a „beszédhibások”, „nagyothallók”, az „elmefo-
gyatékosok”, „ideges gyerekek” és a „nehezen nevelhető” gyerekek nevelhetőségének 
és pedagógiai alakíthatóságának lehetőségeit is – általában intézményhez kötöt-
ten, de gyakorlati tevékenységeibe (hol kisebb, hol nagyobb hangsúllyal) beépítve 
az „új nevelés”-hez is kapcsolódó elméleti eredményeket (Hrabovszkyné Révész, 
1926, p. 43). Ugyanez a szerző tíz esztendővel később számba veszi a gyógy
pedagógia területén történt változásokat és eredményeket (Hrabovszkyné Révész, 
1935). Úgy látja, hogy a terület középpontjában a Gyógypedagógiai Tanárképző 
Főiskola és annak tevékenysége áll, amely Tóth Zoltán igazgatása alatt nyerte el 
kiteljesedett formáját. 

A korábbi, kétéves (vak, siket-néma és értelmi fogyatékosok) különálló tanfo-
lyamaiból fejlődött az akkor már négyévfolyamos, főiskolai jellegű, „egységes ember-
szemlélettel bíró” képzőhellyé, amely természettudományos alapokon nyugszik, 



A pedagógiai tér értelmezései�     211

s figyelembe veszi a társadalmi kérdéseket is. E kiemelt pontok összefüggést mutat-
nak a konstitucionális gyógypedagógia téziseivel, amelyben a gyógypedagógiai 
tárgya nem a képesség, hanem az egyén; a vizsgálatát tehát az „összegyéniség 
konstituciója” adja (Tóth, 1933, p. 59). A szerző kiemeli, hogy a terület nevelés- és 
oktatástanának sajátja és jellegzetessége a folyamatosan kísérletező „új-pedagógia” 
megközelítése, amellyel kapcsolatban említi a „Decroly-féle globális módszer” (Hra-
bovszkyné Révész, 1935, p. 161) alkalmazását – Magyarországon kisegítő isko-
lában elsőként – az Éltes Mátyás vezette állami kisegítő iskolában. A cikkből 
kiderül, hogy a „járóbeteg-rendelések és nevelési tanácsadók” (Hrabovszkyné Révész, 
1935, p. 161) nagy számban állnak rendelkezésre (már 1928-tól), amely az orvos-
tudományi és pedagógiai erőtér egymásmellettiségét mutatja, és példája annak is, 
miként nyílik lehetőség és tér a gyógyító-nevelésnek.

A tanulmány összegzésképpen hangsúlyozza, hogy az utóbbi időszakban a nor-
málistól kisebb mértékben eltérő gyerekcsoportok felé irányuló figyelem megnö-
vekedett, aláhúzza a társadalmi jelenlét fontosságát, amely a Tóth Zoltán-féle 
egységes gyógypedagógiai irányzat, és így a konstitúciós megközelítés térnyerését 
is jelenti, tágabb, társadalmi rendszerbe helyezve a fogyatékosság alakuló koncep-
cióját (vö. Tóth, 1933; Zászkaliczky, 2015).

A cikkekből kitűnnek a korszak egyre részletesebb diagnosztikai megoldá-
sokat kutató és alkalmazó tudományos eredményei, amelyek ebben a felfogásban 
a minél személyre szabottabb pedagógiai eljárások felé irányulnak, és az orvos-
tudományi megközelítések felől a pedagógia, s így a nevelhetőség és alakítható-
ság felé hatnak olyan gyermekcsoportok tekintetében is, amelyek esetében koráb-
ban nem, vagy nem ily’ részletességgel gondolkodott a „gyógyító-nevelés” és 
a „normálpedagógia”.

Pedagógia és gazdaság a hirdetések tükrében

A Jövő Utjain című folyóirat 14 évfolyamán keresztül változó arányban találunk 
az idegen nyelv tanításának-tanulásának a témáját közvetlen vagy közvetett módon 
tárgyaló cikkeket, híreket. Egy 1932-ben keletkezett írás megállapítja, hogy:

„Az idegen nyelvek tanulása kultúréletünknek olyan követelménye, mely még a mai súlyos 
gazdasági viszonyok között is – részben talán ebből kifolyólag – mindinkább szükségsze-
rűséget jelent és mégis válságban van” (Tauszky, 1932, 65). 

A válság oka nem az idegen nyelvet tanulók száma miatt van, mert az folyamato-
san nő, hanem abban látja a szerző egyfelől, hogy nincs szabályozva, hogy ki tanít-
hat idegen nyelvet. Másfelől még nagyobb problémát érzékel abban, hogy nincs 



212 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

olyan vizsgálóbizottság, amely hiteles minősítést adna a nyelvtudás szintjéről. 
A folyóirat arról tanúskodik, hogy az idegen nyelvhez köthető hirdetések száma 
jelentős. A 14 évfolyam kb. 2700 oldalának min. 287 oldalán találhatók hirdeté-
sek, tehát több, mint 10%-t teszik ki a lapnak. 

1. táblázat: A hirdetések eloszlása A Jövő Utjain évfolyamaiban (Készítette: Szvitil G.)

Évfolyam I. II. III. IV V. VI VII VIII. IX. X. XI. XII. XIII. XIV.

Oldalak 
száma (287) 11 22 46 35 30 22 12 8 23 16 18 20 14 10

Hirdetések 
száma (504) 26 46 80 56 45 35 26 13 50 37 22 32 25 11

Az 504 db hirdetésnek kb. 70%-a pedagógiai jellegű, amelyeknek a felét az élő 
idegennyelvi vonatkozásúak alkotják. Ez arra utal, hogy van kereslet az idegen�-
nyelv-tanulásra, míg a másik oldalon jövedelmező vállalkozás lehet. E téren a keres-
let és a kínálat erősíti egymást, a pedagógia helyet talál magának a gazdaságban, 
a gazdaság impulzust ad a pedagógiának. Az idézett cikk ugyanakkor arra is utal, 
hogy ebben a dinamikus fejlődésben akadnak anomáliák is. Amennyiben az ára-
kat vizsgáljuk, akkor azt tapasztaljuk, hogy a pedagógiai tevékenységnek, ese-
tünkben az élő idegen nyelv oktatásának, megvan a piaci értéke. A nyelvoktatást 
biztosító iskolának havi 20 pengő a tandíja, egy 1400 oldalas szótárért 90 pengőt 
kérnek szemben egy 450 oldalas nevelői kiadvánnyal, amelynek az ára 8 pengő. 
A pedagógia piaci értékét érzékeljük a gyermeknyaraltatási kondíciókban is. 

A hirdetéseknek van egy bevételre irányuló funkciója, amely az előfizetések 
mellett nemcsak a lap fenntartását biztosította, hanem nívós vállalkozások elindí-
tását is, mint például a főszerkesztők nevelési tanácsadója. Egyúttal módot adott 
arra is, hogy jelképes összegű vagy ingyenes kiállításokat és előadásokat is szervez-
zenek. Ugyanakkor a tapasztalatok beszámolóit már nemcsak ingyen terjesztik, 
hanem pénzért. Egy ilyen jövedelem szintén mutathatja a pedagógia szerepének 
növekedését a gazdasági szegmensben, hisz csak az árusítható, amire kereslet van.

2. táblázat: A pedagógiához kapcsolódó hirdetések megoszlása (Készítette: Szvitil G.) 

Pedagógiai szolgáltatás (145) Pedagógiai termék (212)

Élő idegen nyelvi 110 56

Nem élő idegen nyelvi 35 156



A pedagógiai tér értelmezései�     213

A pedagógiához kapcsolódó népszerűsítő anyagoknak közel a felét (46,5%-át) 
teszik ki az élő idegen nyelvvel kapcsolatos hirdetések. Angol, francia, magyar, 
olasz nyelvek fordulnak elő a németen kívül rendszeresen. 

A két főszerkesztő is aktív hirdető volt. A saját pedagógiai szolgáltatásukat 
és/vagy pedagógiai termékeiket kellő részletességgel, kiemelve népszerűsítették, 
egy évfolyamon belül többször is. Hirdetéseikben három típust különíthetünk el: 
1) a kiadó érdekeit demonstráló adminisztratív (előjegyzések, előrendelések, fize-
tési felszólítások: ,,Kérjük a hátralékos előfizetési díjak mielőbbi beküldését.” (1933, 
p. 138); 2) informatív (bemutatók, kiállítások, csoportutazások: ,,A Helsingör-i 
tartózkodás egyben változatos kirándulásokkal kapcsolt tengerparti nyaralás, melyhez 
szép hátteret ad Hamlet királyfi ősi kastélya, ahol majd a kongresszusi előadások, 
megbeszélések és kiállítások lefolynak.” (Az Uj Nevelés Ligájának V. Világkongres�-
szusa, 1929, p. 29), fogadóóra részletei, kérések, köszönetnyilvánítások, szeminá-
riumok, tanfolyamok, vita alkalmak); vagy 3) közvetítői (külső forrásból származó, 
olykor átvett hirdetések: 

„A szerkesztőség melegen ajánlja a következő belföldi hirdetéseket: visegrádi gyermeknya-
raltatás, Kissvábhegyi angol-német Internátus, Csobánkai gyermeknyaraltatás, Szarvaskői 
nyaraltatás” (N. n., 1934, p. 99).

A hirdetésekben is kirajzolódik az a pedagógiai tér, amit a periodika cikkeiben 
azonosítottunk. Az új nevelés gondolatának, eredményeinek megvalósítását rek-
lámozza az Új Iskola. Külön kiemeli, hogy tudományos alapokra helyezve folyik 
a munka, amihez elengedhetetlen a külső környezet, a természet, amelyet a kerti 
oktatással illesztenek be a tanulás-tanítás folyamatába. Tehát az iskolai teret tuda-
tosan kapcsolják össze a természettel, ahogy Decroly vagy Freinet iskolájának 
bemutatásánál is láttuk. Megtaláljuk a „gyógyító nevelés” holisztikus megközelí-
tésének gyakorlati megvalósítása népszerűsítését is.

A pedagógiai szolgáltatások (terek) sajátos formája, a tanácsadás is helyett 
kapott az újságban. Egy egész oldalas hirdetés hívja fel a figyelmet a Nemesné 
Müller Márta nevével fémjelzett tanácsadóra, amelyben szerkesztőtársa, Baloghy 
Mária is közreműködött. (1. kép)



214 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

1. kép: Nemesné Müller Márta nevelési tanácsadójának hirdetése,  
A Jövő Utjain, (1932). 7(1), 40.



A pedagógiai tér értelmezései�     215

Összefoglalás 

Egy olyan fogalmat vizsgáltunk, amely megnevezésre sem kerül a folyóirat létezé-
sének közel másfél évtizede alatt. A fentiekben igyekeztük bebizonyítani, hogy 
a pedagógiai tér többféle megközelítésben is azonosítható a periodika lapjain. A szű-
kebb értelemben az iskolát értjük alatta, amely a gyermek életkorának, igényeinek 
megfelelő berendezési tárgyakkal felszerelt, és amely iskolai térben a hangsúly a cse-
lekvő, tevékeny, a környezetét alakító tanulóra kerül. Az iskola épületére vonatkoz-
tatva a lap szerzői azt hangsúlyozzák, hogy az új iskola szemlélete szerint az intéz-
ménynek szoros kapcsolatban kell állnia a természettel. Az egészséges környezet 
biztosításának legegyszerűbb és leghatékonyabb módja, ha az épületet a természet-
ben helyezik el, vagy amennyiben ez nem lehetséges, legalább egy napi szinten hasz-
nálatban álló udvarral vagy kerttel kapcsolják össze azt. Az 5. évfolyam tematikus 
számában bemutatott iskolaépület tervezői ennek megfelelően külön figyelmet 
fordítottak az épület változatos és több szintű – üvegfelülettel, fedett terasszal, mobil 
fallal történő – megnyitásának és a „tanulókerttel” történő összekapcsolásának 
építészeti feladatára. A lap fontosnak tartja annak a pedagógiai gondolatnak a kieme-
lését, a pedagógia tér tágabb értelmezését, hogy a gyermeki fejlődést támogató kör-
nyezet kialakítására irányuljanak a lakóövezetek, az iskolán kívüli helyek is. A zsú-
foltságot, a szűk, sötét, levegőtlen lakásokat váltsák fel élhetőbb terek. Legyenek 
játszóterek, parkok, zöld felületek, ahol a szülők biztonságban tudhatják gyerme-
keiket. A lakáson belül pedig, hasonlóan az óvoda vagy az iskola belső tereihez, 
a gyermek számára, az ő igényeit szem előtt tartó gyerekszoba, vagy sarok kialakí-
tásának igénye kerül előtérbe. A tudományos mezőben a pedagógia elfogadását, 
megerősödését mutatja, hogy olyan nagy hagyományú diszciplína, mint az orvos-
tudomány együttműködésre lép vele, sőt a fogyatékossággal élő személyek vonat-
kozásában át is enged a saját tudományos területéből a gyógyító pedagógia számára. 
Az érzékszervi fogyatékossággal élő személyek nevelhetőségének kérdéseiben újí-
tásként azonosítható a természettudományos kutatások eredményeire építő peda-
gógiai vizsgálatok megvalósítása és gyakorlati eljárások alkalmazása – példaként 
említhető a Bárczi-féle hallva-tanítás módszere (Hrabovszkyné Révész, 1935, p. 
161). Továbbá figyelemre méltó az értelmi fogyatékossággal élő személyek tekinte-
tében a differenciáltabb csoportalkotás lehetősége, amely kategóriarendszerének 
alakulásában a gyógypedagógia is jelentős szerepet kap. A hirdetések vizsgálata az 
élő idegen nyelvek vonatkozásában azt mutatja, hogy szerepet kap a pedagógia 
a gazdaságban és jól érzékelhető a piaci értéke. Komoly kereslet mutatkozik az 
idegennyelv-tanulás iránt és ehhez növekszik a kínálat is. Megállapíthatjuk, hogy 
tallózásunk során mind a négy vizsgálati irányból olyan tartalmi elemeket találtunk 
a folyóiratban, ami azt bizonyítja, hogy A Jövő Utjain számos olyan cikket közöl, 
amelyek a pedagógiai tér konstrukciójához köthetőek. 



216 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

Irodalom

Ackermanné Kelő, K. (2013). A természetközeli oktatás megnyilvánulásai A Jövő Útjain 
című folyóiratban. In Németh A. & Pirka V. (Szerk.), Az életreform és reformpedagógia 
– recepciós és intézményesülési folyamatok a 20. század első felében (pp. 117–133). Gondo-
lat Kiadó.

Békefi, I. (2001). Az erdei iskola szerepe a hazai oktató-nevelőmunkában. Acta Paedagogica, 
1(2), 2–6.

Bourdieu, P. (2005). A tudomány tudománya és a reflexivitás – A Collége de France 2000–2001. 
évi előadás-sorozata. Gondolat Kiadó.

Császár, L. (1995). Épülettípusok a kiegyezés utáni Magyarországon. Építésügyi Tájékoztatási 
Központ.

Forrai, J. (2023). A konstitúciós terápia szerepet játszott-e mint paradigmaváltás a gyógyí-
tásban és a rehabilitációban Bernard Aschner és Pető András munkásságában? Tudomány 
és Hivatás, 1, 42–55.

Földesi, R. (2018). Pető András és a Heilkunst. In Boreczky Á. & Vincze B. (Szerk.), Reform
pedagógia és életreform – recepciós tendenciák, intézményesülési folyamatok (pp. 81–109). 
Gondolat Kiadó.

Gordosné Szabó, A. (1993). Szondi és a korabeli magyar gyógypedagógiai. Gyógypedagógiai 
Szemle, 21(3), 164–169.

Gordosné Szabó, A. (2000). A magyar gyógypedagógus-képzés története. ELTE Bárczi Gusz-
táv Gyógypedagógiai Főiskolai Kar.

Halászné Szakács, É. (2017). Az iskolán kívüli oktatás és nevelés színterei és módszerei 
Múzeum-, zoo-, botanikus kerti és erdőpedagógia. In. Lett B., Stark M., Schiberna E., 
Gál J. & Horváth S. (Szerk.), Tanulmánykötet Mészáros Károly tiszteletére (pp. 95–119). 
Soproni Egyetem Kiadó.

Hercz, M. & Sántha, K. (2009). Pedagógiai terek iskolai implementációja: architektúra és 
funkcionális terek a mindennapok pedagógiai világában. Iskolakultúra, 19(9), 78–94.

Kézi, E. (2004). A nyelvoktatás politikai összefüggései a két világháború között Közép-Eu-
rópában. Új Pedagógiai Szemle, 54(4–5), 166–171. 

Lovra, É. (2018). Kitekintés: építészeti és városépítési kölcsönhatások az Osztrák–Magyar 
Monarchia területén. Híd, 8, 69–95.

Moravánszky, Á. (1988). Építészet az Osztrák–Magyar Monarchiában. 1867–1918. Corvina.
Németh, A. (1993). A reformpedagógia múltja és jelene. Nemzeti Tankönyvkiadó.
Németh, A. (2013). A neveléstudomány főbb fejlődésmodelljei és tudományos irányzatai. 

Neveléstudomány, 1(1), 18–63.
Németh, A., Pukánszky, B. & Pirka, V. (Szerk.) (2014). Továbbélő utópiák – a reformpeda-

gógia és életreform a 20. század első felében. Gondolat Kiadó.
Németh, A. & Skiera, E. (2018). Az életreform múltja és jelene. Elvágyódás az érzelmi 

ridegség elidegenedett világából – új irányok és helyszínek, világnézeti koncepciók, tár-



A pedagógiai tér értelmezései�     217

sadalmi hatások. In Németh A. & E. Skiera (Szerk.), Rejtett történetek az életreform-moz-
galmak és a művészetek (pp. 18–69). Műcsarnok.

Pelles, T. (2000). A pannonhalmi olasz gimnázium. Iskolakultúra, 10(11), 63–70. 
Pukánszky, B. & Németh, A. (1996). Neveléstörténet. Nemzeti Tankönyvkiadó.
Sanda, I. D. (2012). A pedagógiai tér minőségi dimenziói. Értelmezési lehetőségek – elmé-

let és gyakorlat. Képzés és Gyakorlat,10(1–2), 144–158.
Skiera, E. (2004). Az életreform-mozgalmak és a reformpedagógia. Iskolakultúra, 14 (3), 

32–44.
Tóth, Z. (1933). Általános Gyógypedagógia. Magyar Gyógypedagógiai Társaság.
Zászkaliczky, P. (2015). Tóth Zoltán szerepéről az európai gyógypedagógiai hagyományban. 

In. Baska G. & Hegedűs J. (Szerk.), Égi iskolák, földi műhelyek. Tanulmányok a 65 éves 
Németh András tiszteletére (pp. 72–80). ELTE PPK. DOI: 10.184599/nasz.20159.1

A Jövő Utjain cikkei

A gyermeki élet külső kereteiről. (1930a). A Jövő Utjain, 5(4), 285.
A korszerü építészet a gyermekért. (1930b). A Jövő Utjain, 5(4), 298–301.
Az Uj Nevelés Ligájának V. Világkongresszusa. (1929). A Jövő Utjain, 4(1), 29.
Baloghy, M. (1926). Az Uj Nevelés. A Jövő Utjain, 1(1), 2–3.
Baloghy, M. (1926). A Magyar Gyermektanulmányi és Gyakorlati Lélektani Társaság. A Jövő 

Utjain, 1(1), 24–26.
Benedek, K. (1930). A gyermek tárgyi környezete. A Jövő Utjain, 5(4), 288–292.
Hamaide, A. (1930). Hogyan telik egy nap az École d’Ermitage-ban? A Jövő Utjain, 5(1), 

174–175.
Hrabovszkyné Révész, M. (1926). A gyógypedagógia fejlődése hazánkban. A Jövő Utjain, 

1(1), 43.
Hrabovszkyné Révész, M. (1935). A magyar gyógypedagógia tíz éve. A Jövő Utjain, 10(6), 

159–163.
Kemény, G. (1935). Az orvos a családban. Dr. Szondi Lipót: Konstitució és szociális orvos-

tudomány. (Recenzió). A Jövő Utjain, 10(5), 142–143.
MacMillan, M. (1927). A kerti óvoda gyakorlati szempontjai. A Jövő Utjain, 2(1), 14–16.
Máday, I. (1926). A Montessori-féle ovoda Wienben. A Jövő Utjain, 1(2), 8–10.
Nánay, B. (1938). Freinet iskolája. A Jövő Utjain, 13(1), 14–21.
Nemesné Müller, M. (1926). Munkacélok szerepe a Családi Iskolában. A Jövő Utjain 1(2), 

11–13.
Nemesné Müller, M. (1930). Feldíszítjük iskolatermeinket. A Jövő Utjain, 5(4), 296–298.
R. Peisner, F.(1930a). Az új bécsi lakáskultúra és a gyermek. A Jövő Utjain, 5(1), 190–191.
R. Peisner, F. (1930b). Az új bécsi lakáskultúra és a gyermek. A Jövő Utjain, 5(4), 286–288.
Reinitz, L. (1930). Az Odenwald-iskola élete. A Jövő Utjain, 5(4), 292–295.



218 	  Czabaji Horváth–Nagy–Szabó Gábor–Durayné Fliszár–Szvitil

Révész, Z. & Virágh, P. (1930). Négy osztályos elemi iskola terve. A Jövő Utjain, 5(4), 
Seres F. (1930). Szükséges-e az erdei iskola? Az új magyar találmány. A Jövő Utjain, 5(4), 

303–304.
Tordai-Schilling O. (1930). A Boise de la Batie-i erdei iskola. A Jövő Utjain, 5(4), 301–302.

An Analytic Overview on ‘Pedagogic Space’  
Based on Some Volumes of the Hungarian Journal  
Called ‘A Jövő Utjain’ [The Ways Of The Future]

Keywords

pedagogic space, new school, school garden, the disabled, foreign language

Abstract

Having adopted an interpretative, hermeneutic approach, the particularities of 
pedagogic space in conjunction with its quality have been observed within social 
and mental dimensions. Assorted aspects that were addressed 1) how the practical 
preparatory or shaping requisition is presented in artificial or natural environs 
in case of new school (for instance: the school garden) as well as of extracurricular 
territories (such as the playground); 2) how pedagogy could attain particular 
scientific position of the disabled amongst others at the cost of disparate disciplines 
(as a medical illustration); 3) what the relation to economically plus socially 
interwoven factors is through foreign languages.



Vincze Beatrix

A HAZAI FÜRDŐ- ÉS TESTKULTÚRA 
FEJLŐDÉSE AZ ÉLETREFORM-

MOZGALMAK TÜKRÉBEN  
A 20. SZÁZAD ELSŐ FELÉBEN

„Nincs a kerek földnek még egy olyan országa, melynek buja ter-
mékenysége, természeti kincsekben való gazdagsága vetekedhetnék 
Magyarországéval.” (Erdős József: Magyar Fürdő-Kalauz, 1911) 

A testkultúra (fürdőkultúra) tanulmányozása 

A test- és fürdőkultúra történelme visszanyúlik az ókorra. A különböző kultú-
rákban a víz eredetileg tisztasági és vallási szerepet töltött be, a görögök pedig 
már az ókorban ismerték a víz gyógyító hatását is. Az ásvány- és gyógyvizek össze-
tételük révén különböznek a szokásos ivóvizektől, amit az emberek ősidők óta 
fogyasztanak. Tapasztalataik alapján a különféle betegségek megelőzésére és gyó-
gyítására kezdték el használni. Pozitív hatásuk miatt egyre inkább tudatosan 
keresték az ásvány-, valamint a gyógyvizeket a betegségükre gyógyírt keresők. 
A fürdők és a fürdőzés fejlődését alapvetően meghatározta a politikai, a gazdasági 
fejlődés és a társadalomban végbemenő demográfiai és szociális változások, illetve 
az életminőség alakulása. A fürdőkultúra változása értelmezhető a korok műve-
lődéstörténeti összefüggésein keretein belül és jelentősen kötődött a szabadidő 
eltöltéséhez kapcsolódó szokások kialakulásához (Tomka, 2009). A szociológiai 
folyamatok elemzői, a mentalitás változásainak nyomon követői a modernizációs 
folyamatok elemzésével hangsúlyozzák, hogy az egyre erőteljesebb városiasodás 
(csatornázás, lakásviszonyok átalakulása, fürdőszoba megjelenése) jelentősen 
átalakították az életminőséget és a higiéniai szokásokat. Az életmódban végbemenő 
változásoknak köszönhetően kialakult a szabadidő eltöltésének kultúrája, amely-
ben jelentős szerepet kapott a gyógy-, illetve kultúrturizmus (Angelusz, 1999, 
Krabbe 1974; Tomka 2009, Wirth 2011).

A fürdőkultúra elemzését tágabb kontextusban a testkultúrával kapcsolatos 
tanulmányok írják le, amelyek a testgyakorlatokat a kultúra és a társadalom ant-
ropológiai, történelmi és szociológiai összefüggéseiben tárják fel, ezek jelentős 
része a materialista fenomenológia egy formájának tekinthetők. A Körperkultur 



220 	  Vincze Beatrix

(németül), vagy kropskultur (dánul) jelentőségét a huszadik század elején fedezte 
fel több történész és szociológus (főként német, dán és skandináv szerzők). 
A testkultúra minden olyan dolgot jelent, amelyet az emberek a testükre irányultan 
tesznek. Magába foglalja a napi egészséghez, higiéniához, szépségápoláshoz 
kapcsolódó tevékenységeket, az öltözködést, a hozzájuk kapcsolódó beszéd és 
étkezési módokat, rituálékat, testtartást, gesztusokat, szokásokat. A testkultúra 
tükrözi a kultúra beépülését és a test által történő megtestesítését (embodied 
culture) (Brownell, 2009, pp. 24–26).

A testkultúra tanulmányozása általában a tánc, a játék, a szabadtéri tevékeny-
ségek, az ünnepségek és a mozgáskultúra formáira irányul. Az orvosi szempontból 
történő vizsgálódások a test szerepét főként a munkaszokások, a nemi és szexuális 
kultúrák területén, a divat és a testdíszítés terén, a népünnepélyek és a populáris 
kultúrához kötődően elemzik. A tanulmányok egyre inkább felértékelődtek, ami-
kor a sport tanulmányozása a szélesebb történelmi és szociológiai vitában a szub-
jektivitás szintjétől a civil társadalom, az állam és a piac szintjéig jutott.

A test és a kultúra kapcsolatának vizsgálatára nagy hatást gyakorolt Norbert 
Elias, a Frankfurti Iskola képviselője, majd később Michel Foucault, Pierre Bour-
dieu. Elias 1939-ban a testet és a testi gyakorlatot állította a középpontba, a közép-
kortól a kora újkori udvari társadalomig terjedő időszakban az asztali illem, 
a szégyen és az erőszak változását mint civilizációs folyamatot írta le. De később 
vizsgálta a vilmosi Poroszország párbajkultúráját, és az általa kidolgozott figu-
rális testszociológia főként a sporttudományoknak adott új szempontokat (Elias, 
1939, 1989). A Frankfurti Iskola kritikai szemlélete főként marxista és freudi 
perspektívákkal fordult a test felé. Max Horkheimer és Theodor W. Adorno 
szerint a nyugati „felvilágosodás dialektikája” magában foglalja a test földalatti 
történetét (is). Úgy vélték, hogy a kapitalizmusban a test története az élő testtől 
a halott test árucikké válásáig vezetett. A Frankfurtiak fiatalabb generációja 
neomarxista sportkritikájával teret adott az alternatív megközelítéseknek a moz-
gástudomány és a mozgáskultúra számára. Új megközelítések születtek a testről 
az ipari munkában, a közlekedésben, a fasiszta esztétikában és a térfilozófiában 
(Eichberg, 1998). 

A filozófiai fenomenológia képviselői közül Maurice Merleau-Ponty (1945) 
a testet mint a világ megtapasztalásának módját állította az emberi létezés közép-
pontjába, és megkérdőjelezte René Descartes hagyományos test-elme dualizmu-
sát. Michel Foucault (1975) a fenomenológiai hagyományokra támaszkodva vizs-
gálta a tudást és bevezette a modern panoptikus ellenőrzés (a panoptikum) 
fogalmát. Koncepciójában a test mint a katonai fegyelem tárgya, a panoptikum 
pedig mint a „hatalom biopolitikájának” mechanizmusa jelent meg. Foucault meg-
közelítése nagy hatást gyakorolt a sport (torna), a tér és az építészet tanulmányo-
zására (Foucault, 1975).



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     221

Foucault a hatalom felülről lefelé irányuló stratégiáira (az uralmon lévők elle-
nőrzési mechanizmusára) irányította a figyelmet, addig Pierre Bourdieu inkább 
az alulról felfelé irányuló folyamatokra fókuszált. Bourdieu (1966/67) a test osz-
tály-aspektusának elemzésére dolgozta ki a habitus fogalmát. Véleménye szerint 
a társadalmi osztályok az életmód, a habitus (mit fogyasztanak, milyen újságot 
olvasnak, milyen pártpolitikai preferenciáik vannak stb.) alapján különülnek el 
egymástól (Bourdieu 1966/67). 

„Ha definiálni kívánjuk az osztályhabitus és az egyéni habitus közötti kapcsolatot, azt 
mondhatjuk, hogy az osztály- (vagy csoport-) habitus interiorizált struktúrák, közös észle-
lési, fogalomalkotási és cselekvési sémák szubjektív, de nem egyéni rendszerének tekinthető 
[...] Valamennyi egyéni diszpozíciós rendszer a többi strukturális variánsának tekinthető, 
amelyben az adott osztályon és pályaíven belüli pozíció egyedisége fejeződik ki. Az ún. 
»személyes« stílus, vagyis az a különös ismertetőjegy, amelyet magán hordoz egy adott 
habitus valamennyi terméke, legyen szó akár egy gyakorlatról vagy egy műalkotásról, 
sohasem más, mint egyfajta eltérés egy korszak vagy egy osztály eredeti stílusához képest. 
Az egyéni habitusok közötti különbségek alapelve a társadalmi pályaívek egyediségéből 
származik, mely pályaívekkel kronologikusan elrendeződő és egymásra visszavezethetet-
len meghatározottságok sora korrelál: a habitus [...] egy olyan kivételes integrációt valósít 
meg, amelyet egy osztály valamennyi tagjának az első, statisztikailag közös tapasztalatai 
uralnak.” (Hadas idézi Bourdieu-t, 1980, pp. 101–102) 

Az egyéni habitus, a test ízlésének, megkülönböztetésének és megjelenítésének 
különféle formái a társadalmi gyakorlat által beépített mintát jelent. Bourdieu 
néhány tanítványa ezeket a fogalmakat a sport és a torna tanulmányozására 
alkalmazta (Bourdieu, 2000).

A testkultúra tanulmányozása Németországban a korábbi hagyományok és 
a fenomenológia hatására 1971-től viselkedéstudomány területén folytatódott. 
A vizsgálódások a gesztusokra és a nevetésre, a harcművészetekre, a sportra és 
a táncra összpontosítanak, a társadalom változásait és az európai és nem euró-
pai kultúrák közötti különbségeket elemzik (Bale, 2004; Nitschke 2009; Eich-
berg 1998).

Az 1980-as évek új megközelítései a humán tudományok és a szociológia részé-
ről találkoztak az antropológusok, a sporttudományok és az orvostudományok 
tudósainak vélekedéseivel: „a test visszatéréséről” vagy „újbóli megjelenéséről” 
beszéltek. A test iránti új érdeklődést a „testkultúra” kifejezés definiálása (újra-
felfedezése) követte, a kutatások pedig jelentős érdeklődést mutatnak az ázsiai 
testkultúra iránt (Bale, 2004; Kamper & Wulf, 1982).



222 	  Vincze Beatrix

A fürdőkultúra szerepe és változásának főbb jellemzői

A fürdőkultúra alakulása teljes történetének bemutatására ez a tanulmány nem 
vállalkozik, csak a fontosabb változások kiemelésével jelöljük a fürdőzés 19–20. 
századi gyakorlatának alakulását. Az európai fürdőkultúra eredete az ókorban 
kezdődött, amikor a nyilvános fürdők fontos társadalmi funkciót is betöltöttek. 
Az ókori görögök a Kr. e. 4. századtól építettek közösségi fürdőket, voltak gőz-
fürdőik is, sőt magánházakban is építettek fürdőkádakat. A meleg fürdőzést sokan 
kritizálták, de a víz gyógyító hatását számos orvos, köztük Hippokratész is jól 
ismerte. A római fürdőknek (hideg-, melegvizes és forrógőz helyiségekkel) jelen-
tős higiéniai szerepük volt. Az európai fürdőkultúra a népek vándorlása követ-
keztében javarészt összeomlott, de a Bizánci Birodalomban fennmaradt a fürdő-
zés hagyománya, amelyet később az iszlám hódítók átvettek. A középkorban 
lassan és szerényebb formában, de újraéledt a fürdőházak használata. A keresztény 
tanítás szerint a fürdés luxusnak minősült (a nem fürdés pedig az aszkézis egy 
formája volt). A keresztesek újra megismertették Európát a fürdőzéssel, a hideg 
vízben való úszás pedig a lovagi erények egyike volt (Lachmayer, Mattl-Wurm & 
Gargerle, 1991; Wirth 2011). 

 A 15. és 16. századi járványok és fertőzőbetegségek a fürdők bezárásához 
vezettek. Egy időre a ruhacsere és a parfüm vette át a tisztálkodásban a főszerepet. 
Idővel az arisztokrácia hivalkodó kastélyaiban újra megjelentek a fürdőmedencék. 
A modern korban a fürdőkultúra szorosan kapcsolódik a termálvizekhez, forrá-
sokhoz, természetes fürdőhelyekhez, majd a tengerparti üdülőhelyekkel rendelkező 
gyógyfürdők megjelenéséhez. A vízzel történő kúrák újra népszerűvé váltak, de 
csak a társadalom egy szűk, kiváltságos rétegének körében. A balneológia terüle-
tén új fejezetet nyitott Richard Russell fellépése (1750-től), akinek gyógyászati 
tevékenységét, a Thassalo-terápiát a mai napig alkalmazzák. Russell pácienseit 
tengervízzel kezelte, a kezelések hideg vagy melegített tengervízzel, tengeri levegő-
vel, napfénnyel, algával, iszappal és homokkal történtek. Az európai lakosság 
többségének egészen a 20. századig nem volt saját fürdőszobája. A fürdő fontossága 
a különböző korszakokban mindig szorosan összefüggött az uralkodó higiéniai 
elképzelésekkel. A modern kori fürdőzés elődei között tartjuk számon a 16–17. 
századi gyógyhelyeket, mint például Bad Kissingen, Bad Ems, Bad Schwalbach 
és Wiesbaden városokat. Angliában kiemelkedő jelentőségű Bath városa, ahol 
évente 8000 vendég fordult meg (Lachmayer, Mattl-Wurm & Gargerle, 1991; 
Kramer, 1997; Wirth 2011). 

A felvilágosodás korában főként a higiéniai szempontok kerültek a közép-
pontba, az orvostudomány fejlődésével egyre nagyobb figyelmet kapott a hideg-
vizes, szabadban történő fürdőzés, amit Rousseau is népszerűsített. A fürdőhe-
lyek gyakran ivókúrákat is kínáltak. A víz rossz mellékízét gyakran tejjel vagy 



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     223

borral igyekeztek semlegesíteni. A fürdővendégek olykor napi 15–20 liter vizet 
is elfogyasztottak. A népszerű helyek sorában a 19. század fordulójára Wiesbaden 
világhírű szintre emelkedett évi 136 000 látogatójával (1900), míg Baden-Baden 
városát 72 000 fő látogatta. Németországban 300 fürdőhelyet (tengeri fürdők 
nélkül) tartottak számon, évente mintegy 600 000 fő fürdővendéggel. Az Oszt-
rák–Magyar Monarchiában jelentős népszerűségnek örvendtek a „császári” fürdő
helyek. Az uralkodó család tagjai és általában az arisztokrácia által szívesen 
látogatott Karlsbad, Franzensbad és Marienbad ivókúrákkal és iszapkúrákkal 
javították a felsőbb körök egészségi állapotát és szolgálták regenerálódásukat 
(Krizek, 1990; Prignitz, 1986). 

A tengeri fürdőzés kezdete csak a 18–19. századra tehető. A legnépszerűbb 
angol tengeri fürdőhelyek Brighton, Hastings, Scarborough, Margate, Ramsgate, 
a francia városok közül kiemelkedik Biarritz és Dieppe. Németországban kez-
detben Travemünde és Cuxhaven lesznek az élenjárók. Fontos változást hozott 
a népfürdők megjelenése. A pedagógus GutsMuths 1798-ban megjelentette az 
úszást népszerűsítő könyvét (Kleines Lehrbuch der Schwimmkunst zum Selbstun-
terricht). A porosz Ernst von Pfuel 1811-ben Prágában alapította meg az első 
uszodát, 1817-ben pedig Berlinben nyílt meg az első porosz katonai uszoda. Ang-
liában épültek az első modern közfürdők. Nagy jelentősége volt a munkásosztály 
számára az 1842-ben Liverpoolban (majd Londonban) megnyílt nyilvános fürdő-
nek, ahol 28 fürdőkamra, két úszómedence és mosoda állt rendelkezésre. Az első 
belga fürdőhely Brüsszelben 1854-ben nyílt, Svájcban pedig 1864-ben Winter
thurban. Az első német nyilvános fürdőt Hamburgban építették 1855-ben 65 
fürdőkáddal és 56 mosófülkével. Az épületet részvényekből és tehetős polgárok 
adományaiból finanszírozták. 1860-ban Magdeburgban nyílt meg az első nyilvá-
nos medencés fürdőhely. A legnagyobb fedett úszómedencés fürdő a bécsi Diana
bad volt 104 kabinnal, amely később nyitott medencével is bővült. A városban 
1875 előtt három másik nagy fürdő is működött. A közfürdőzésben jelentős áttö-
rést hozott Oskar Lassar berlini bőrgyógyász, aki 1874-ben megalapította a Ber-
lini Közfürdő Egyesületet. Mottója a következő volt: „Minden németnek heti egy 
fürdő!” Ez elsősorban a zuhanyfürdőre vonatkozott. Az 1883-as berlini higiéniai 
kiállításon Lassar egy 8x5 méteres hullámvas bódét állított fel, tíz zuhanykabin-
nal, férfiak és nők számára. A kiállítás ideje alatt 10 pfennigért, szappannal és 
törölközővel bárki zuhanyozhatott. A kereslet olyan nagy volt, bár a víz hőmér-
séklete csak 28 Celsius-fok volt, hogy három hónap alatt összesen 7300-an éltek 
a lehetőséggel (Krizek, 1990; Wirth, 2011). 

A fürdőzés a tisztálkodás mellett, testedzést, felfrissülést, gyógyítást – azaz 
minőségi pihenést jelentett. A fürdőzés mint szabadidős tevékenység, a pihenés 
sajátos formájaként kialakította a maga intézményes rendszerén túl a saját rituá-
léját, amely a társadalmi csoportok gyakorlatába beépült. A fürdőzés kellékei is 



224 	  Vincze Beatrix

folyamatosan bővültek és változtak, köztük nagy jelentőségre tett szert a fürdő
ruha, a fürdőkocsi, fürdőház. A polgári társadalom megerősödésével az arisztok-
rácia mellett egyre inkább beépült a fürdőzés a középosztály életébe. Az egyes 
fürdők egyéni szubkultúrát képviseltek, törekedtek törzsközönségük igényeit 
változatos szolgáltatásokkal kielégíteni.

Testkultúra és az életreform mozgalom

Meg kell vizsgálni a fürdőzést a testkultúra részeként az életreform-mozgalom 
kontextusában, amely jelentős hatást gyakorolt a testkultúra különböző formáinak 
máig tartó elterjedésére. A „testkultúra” szó először 1900 körül jelent meg az 
életreform-mozgalmakon (Lebensreform, life style) belül, amely akkoriban a test-
gyakorlatok bizonyos formáját jelentette. Az életreform-mozgalom a 19. század 
közepétől főként német nyelvterületen kibontakozó szociális mozgalom, amely 
elsősorban a modernizáció okozta jelenségek kritikájaként, mintegy ellenkultú-
raként jelent meg. Az életreform törekvések reflektáltak az iparosodás, az urba-
nizáció és a szekularizáció okozta változásokra, közös vonásuk a természetes 
állapot utáni vágyódás („Vissza a természetbe!”), a modern élet kritikájából faka-
dóan a civilizáció okozta károk és betegségek leküzdését szorgalmazó új életmód 
megtalálása, az öngyógyítás, az elveszett harmónia (kozmikus teljesség) megta-
lálása és új spiritualitás segítségével a gyógyulás, a megváltás ígérete (Krabbe, 
1974, pp. 14–15). 

Krabbe az életreform meghatározásában kiemeli, hogy ez egy olyan törekvés, 
amely az egész életvezetés megújítására irányul, leginkább a táplálkozás, az öltöz-
ködés, a lakás- és az egészségápolás területére. Az életreform-mozgalmon belül 
három csoportot különít el: 1. a perifériás életreform célja egy megreformált tele-
pülés, azaz egy átfogó, új, az élet minden centrális területét érintő szociális szer-
vezet létrehozása. 2. a specifikus (egy szűkebb körű értelmezésben/magmozgalom) 
életreform tárgya és egyúttal célja is az egyedi emberi test megreformálása. 3. az 
életreform-mozgalom „külső körébe” azok a különböző egyedi törekvéseket tar-
toznak, amelyek az életreform-mozgalommal releváns kapcsolatban, rokonságban 
állnak, mint például az ifjúsági mozgalom és a reformpedagógia.

A fürdőkultúra tágabban a testkultúra (2. irányzat, úgynevezett magirányzat) 
legfontosabb célja az emberi test megreformálása volt, amely az emberi test ter-
mészetességére épített és a test rehabilitációjára. Az individuális-genetikus élet-
reform-törekvésként definiált irányzat a test, a testiség újraértelmezésével (gyó-
gyításával) kívánja az új embert létrehozni. A gyógyulni vágyó, a civilizáció által 
megbetegített ember a természetgyógyászat és a testkultúra életvezetési elveit 
követve juthat újra a vitalitás birtokába és teljesedhet ki élete a földi paradicsom-



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     225

ban. Krabbe szerint a megváltás gondolata a vegetáriánusoknál fejeződik ki a leg-
inkább, és legtöbbjük több más reformtörekvés híve is volt (reformöltözék, kúrák, 
keleti filozófiák, jóga). Ezeket az irányzatokat Krabbe affirmatív-participatórikus 
viszonyként értelmezi. Kiemeli, hogy mind az egyéni, mind a közösségi elven 
működő reformokban kifejezésre jut az elidegenedés leküzdésének egyfajta spi-
rituális-vitális koncepciója is (Kerbs & Reulecke, 1998; Krabbe, 2001, pp. 25–29; 
Skiera, 2006, pp. 28–42; Németh & Skiera, 2018, pp. 19–70).

A test ápolását, higiéniáját, egészségét szorgalmazó irányzatok felszabadítóan 
hatottak a testkultúra híveire, akik évszázadokig tabunak számító határterületet 
léptek át. Az „életreform”, amely (többek között) az öltözködés és a testápolás 
reformját célozta meg, új testi tevékenységeket alakított ki, amelyek az addig meg-
szokott torna és sporttevékenységek mellett új ágakat részesített előnyben. A moz-
gáskultúra új területei a nudizmus és az ifjúsági vándormozgalom lesznek. A testre 
koncentráló, világnézeti tekintetben heterogén irányzatok táptalajául szolgáltak 
a fajnemesítés, a fajtisztaság és a fajvédelem szélsőséges ideológiájának is, amely 
a két világháború közötti diktatúrákban a politika szolgálatába álltak. A nemzeti
szocialisták azt remélték, hogy az életreform és a természetgyógyászat a német 
nép teljesítményét, faji egészségét és fizikai teljesítményét növeli. Az életreforme-
rek spirituálisan az új vallásos irányzatok és a keleti filozófiák felé fordultak, nép-
szerűvé vált a teozófia, a mazdaizmus és a jóga. Újromantikus elképzeléseikben 
dicsőítették az egyszerű vidéki életet. Célként jelent meg a Föld és az élet (az 
ember) megmentése, a vitalitás, amely a szubjektív idő megélését is szolgálta. Olyan 
fogalmak kerültek középpontba, mint a Földanya, kozmosz, ősállapot, fény, igaz-
ság, tisztaság, szépség, nemesítés, teremtés, fejlődés és jövő. Az életreform-moz-
galom képviselői a fürdőkultúrát a test és a lélek számára megújulást, megváltást 
jelentő folyamatként értelmezték, amelynek elérésére számos hidroterápiát, bal-
neoterápiás gyógymódokat, gyakorlatokat (ivókúrák), sajátos szokásokat (nudiz-
mus) ajánlottak és dolgoztak ki (Buchholz, 2001, pp. 41–54; Krabbe, 1974, pp. 
8–85; Németh, 2006, pp. 58–89; Skiera, 2006, pp. 31–35; Németh & Skiera, 
2018, pp. 19–70).

A 19. század természetgyógyászati irányzata a naturizmus alapgondolata J.-J. 
Rousseau-tól származnak, aki Émile avagy a nevelésről című regényében (1762) 
kijelentette, hogy „Minden, ami a Teremtő kezéből származik, jó; minden elfajul az 
ember keze alatt”. Szerinte a természetes életmódhoz való visszatérés lehet a meg-
oldás, bízik a test saját „természetes erejében”, amelyet edzéssel kell megerősíteni 
és nem gyógyszerekkel. A természetgyógyászat két kiemelkedő képviselője Vin-
zenz Prießnitz (1799–1886) és Johann Schroth (1798–1856), „csodadoktorok” 
eredetileg földművesek és orvosi laikusok, akik a vizet, hőt és levegőt használták 
a gyógyításban, és a betegségeket a korábbiakhoz képest teljesen ellentétes módon 
kezelték. Meggyőződésük volt, hogy a testnek öngyógyító ereje van, amelyeket 



226 	  Vincze Beatrix

egyszerűen csak serkenteni és támogatni kell, amit a hidegvizes borogatások értek 
el. A gyógyításban szerepet kapott az ökológiai szemléletű orvoslás, a higiénia és 
a dietetika. Az egyik legnagyobb hatású vízkúra kidolgozója Sebastian Kneipp 
(1828–1897), aki hidegvizes fürdővel gyógyította saját magát (1841). A vízkeze-
lésekről számos könyvet elolvasott (köztük J. S. Hahn munkáját), barátainak is 
ajánlva a gyógymódot és titokban alkalmazva azt. Kneipp holisztikus természetes 
terápiás rendszere öt alapelvet egyesít: a víz (hidroterápia), a mozgás (kineziológia), 
a gyógynövények (fitoterápia), a táplálkozás (dietetika) és a kiegyensúlyozott élet-
mód (regulatív terápia). A legalapvetőbb Kneipp-kezelések során a karokat vagy 
lábakat tíz másodpercre hideg vízbe kell meríteni, majd öt percig meleg vízbe, és 
ezt megismételni (Metcalfe, 1898). Kneipp írása a Meine Wasserkur 1886-ban 
nagy népszerűségnek örvendett, éppúgy, mint a Wörishofenben kialakított kúra-
hely. Kedvelt és gyakran alkalmazott vált a homeopátia. Az 1920-as években 
a természetgyógyászat ugyan némiképp veszített a népszerűségéből, kivételt képe-
zett ez alól az 1897-ben alapított Kneipp Egyesület (Kramer, 1997; Krizek, 1990; 
Lachmayer & Mattl-Wurm & Gargerle, 1991).

A német nyelvű országokban sorra alapították a természetgyógyászati klini-
kákat és a természetgyógyászati egyesületeket (a német egyesületek szövetsége 
1900-ban 142-t tartott nyilván, 19 000 taggal). Folyóiratuk a Der Naturarzt volt 
(Schmiedebach, 2007; Skopec, 2001).

A hazai fürdőkultúra átalakulásának főbb jellemzői 

A fürdők létrejöttében meghatározó szerepe van az ország kiváló geotermikus 
adottságainak. A hazai fürdőkultúra két nagy virágkort élt meg, az 1880-as 
években a dualizmus korában és az 1930-as években a két világháború közötti 
időszakban. A 19. század második felében jelentősen megnövekedett a polgári 
középrétegek súlya, az arisztokrácia mellett a polgári rétegek is fürdőzni kezd-
tek. Különösen népszerű vált a fürdőzés az értelmiség körében, az írók, zenészek, 
színészek a társas élet kiváló lehetőségét látták a rendszeres fürdőlátogatásban. 
Csáth Géza (fürdőorvos), Tompa Mihály, Jókai Mór, Gárdonyi Géza, Mikszáth 
Kálmán, Márai Sándor „fürdő és nyaralási emlékei” nyomon követhetők az 
irodalmi életben (Lövei-Kalmár, 2020). A közlekedés fejlődése, az erőteljes 
városiasodás következtében nőtt a fürdőhelyek száma és szolgáltatásaik kínálata. 
A jövedelmek emelkedése lehetővé tette, hogy a gyarapodó középréteg szélesebb 
körű szabadidős, kulturális és turisztikai szolgáltatást vett igénybe. A fürdők 
látogatói az első időkben a magasabb körökből kerültek ki (arisztokraták, közép-
birtokosok, állami tisztviselők voltak, akik az elitfürdőket látogatták), majd 
a népfürdők megjelenésével a közemberek számára is nyíltak fürdőzési lehető-



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     227

ségek. A 19. század második felében egyértelműen a polgári középrétegek kerül-
tek előtérbe, és jelentősen emelkedett a fürdőlátogatók száma is. A közepes 
minőségű fürdőket inkább az urbánus értelmiség látogatta (pl. írók, zenészek, 
színészek), de megjelentek a felfelé orientálódó társadalmi rétegek (kiskereske-
dők, helyi iparosok, egyéb középvállalkozók is). A fürdőket nem csak férfiak 
látogatták, a nőgyógyászati problémák gyógyítására alkalmas vizek mellett 
többségben voltak a hölgyek. 

A dualizmus korában a gazdasági és társadalmi változások következtében 
felgyorsult a fürdők fejlődése Magyarországon, a nyugat-európaihoz hasonló 
fürdőturizmus alakult ki a századfordulóra, ami több mint 200 hazai fürdő 
működését jelentette (Kaposi, 2015; Lövei-Kalmár, 2020). A fürdőkultúra fej-
lődését jelentősen elősegítették a tudományos életben megjelenő új eredmények. 
A vizek összetételét elemző vizsgálati módszerek, az orvostudomány és a für-
dőgyógyítás, a balneológia hazai tudományos elismertségéhez hozzájárultak 
a hazai tudományos élet jelentős képviselői: Chyzer Kornél, Török József, Hankó 
Vilmos, Than Károly, Boleman István, Zsigmondy Vilmos. Míg korábban csak 
Bécs számított a balneológia tudományos központjának, addig a hazai szerzők 
írásai tudományos rangra emelték Magyarországot és Budapestet. 1876-ban 
megszületett a közegészségügy és a higiéniai viszonyokat rendező törvény, amely 
lefektette a gyógyfürdőkkel és ásványvizekkel kapcsolatos teendőket és előírta 
a fürdők higiénikus működésének feltételeit. A hivatalos gyógyfürdővé nyilvá-
nításhoz a továbbiakban szakértői vegyelemzésvizsgálat és kellő mennyiségű 
tiszta víz, levegő, az egészséges étkezés és a tisztaság feltételeinek biztosítása 
szükséges. A fürdőhelyeknek 1866-tól fürdőorvost kell alkalmazniuk. 1894-ben 
Budapesten tartották meg a Nemzetközi Higiéniai Kongresszust, 1896-ban, 
az ún. ezredvégi világkiállításon is jelentős szerepet kapott a magyar fürdők 
bemutatása (Nagy, 2007). A sajtó is nyomon követte a fürdőéletet. A Vasárnapi 
Újság (1909, p. 315.) folyamatosan hírt adott a fürdőkről, például Herkulesfür-
dőről, amelynek „forrásvizei igen sokfélék voltak, sós, konyhasós, kénes és szénsavas, 
… ahol különböző kórházak, gyógyintézetek, így »vízgyógyintézet, massage intézet, 
villamos, nap és lég fürdő, ivógyógymód, és gyaloglási gyógymód«” állt a betegek 
rendelkezésére (Nagy, 2007).

Tájegységenként is jól elkülönültek a fürdőhelyek: a hegyvidéki üdülőhelyek, 
főként a Tátra (Alpok) nagyszerű hidegvíz-kezelést, lég- és fénykúrákat biztosí-
tottak az ideérkezőknek, főként tüdőbetegeknek. A tengeri fürdőhelyek közül 
kiemelkedett az Adria, amelynek kedvelt fürdőhelyei Abbázia és Crikvenica vol-
tak. A tóparti fürdőzés legfontosabb színhelyévé a nagy népszerűségnek örvendő 
Balaton vált. A hazai nemzetközi hírű fürdőhelyek a 20. század elejére alakultak 
ki. Balatonfüred, a „Szívbajosok Mekkája” lett, de egyre népszerűbbé vált Balf, 
Harkány és Hévíz. Az adottságaik szerint megkülönböztettek meleg- és hidegvizű 



228 	  Vincze Beatrix

fürdőket. Priesnitz gräfenbergi gyógymódjának óriási divatja volt, ezért a század 
derekától sorra alapították a „hidegvíz-gyógyintézeteket”. A balneológiai szak-
munkák elsősorban a gyógyvizek összetétele szerint osztályozták a fürdőket. 
Az 1870–1880-as években alapították az alpesi mintát követő, úgynevezett Luft-
kurortokat, azaz magaslati üdülőhelyeket (Lövei-Kalmár, 2020). 

Kevéssé ismert, de Balatonalmádiban 1899 és 1924 között természetes gyógy
módokat alkalmazó intézet működött, amelyben S. Kneipp elveit követték (1. és 
2. kép). A város történetében igazi áttörést hozott Kneippeanum, amely szigorú 
napirenddel Kneipp-kúrát biztosított (vízkúrát, borogatásokat és mezítlábas sétá-
kat a vizes fűben). Az Arnold Rikli-féle (1823–1906) légsátor pedig a légkúrának 
adott otthont (lehetőség volt lenge öltözetben végzett mozgásra, akár favágásra 
az erdőben). A fürdővendégeknek Heinrich Lahmann (1860–1905) orvos diétás 
táplálkozási tanácsai alapján kínáltak napi háromszori étkezést, kevés húst, sok 
főzeléket és salátát. A bentlakásos kúrát, orvossal, fürdővel és zenedíjjal együtt 
heti 20 forintban maximálták, amit a tulajdonosok méltányos árnak („nem kizsák-
mányolásnak”) tartottak a gyógyüdülőhelyi vendégek számára (Töltesi 2015; 
Kovács 2020; Schieldmayer, 2003).1

1. kép: Fürdő a Balatonon.2 

1	 2015-ben Balatonalmádi fürdőtörténeti jelentőségét bemutató kiállítás megnyitóján 
Czuczor Sándor jószolgálati nagykövet megnyitó beszédében kiemelte a Kneipp Intézet 
jelentőségét.

2	 Kovács, 2020, https://likebalaton.hu/telepules/balaton/hireink/egy-elfeledett- 
gyogyintezet-tortenete-balatonalmadiban-134224/ 



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     229

2. kép: Balatonalmádi. Fürdőtelep.3

A nagyvárosi fürdők közül kiemelkedett Budapest, amely nagyszámú gyógy- és 
ásványvízforrással rendelkezik. A török hódoltság fürdőinek nyomdokain kiépül-
tek a város neves fürdői. Budapest a 20. századra világvárosi és nemzetközileg 
elismert fürdővárosi rangra emelkedett, köszönhetően a Gellért, Széchenyi, Lukács 
fürdők szolgáltatásainak. A budapesti fürdők közül a legnagyobb fürdő a Széchenyi. 
A tervező, Cziegler Győző 1905-ben elhunyt, így a munkát tanítványai, Dvorzsák 
Ede és Gerster Kálmán folytatták, de módosítani kellett az eredetileg tervezett 
helyszínt. Csak 1908-ban indulhatott meg az építkezés, amely 1913-ban zárult 
le. Az eredeti tervekben még egy gyógyszálló is szerepelt, de ez végül nem valósult 
meg. 1913 júniusában a fürdő már nem Artézi fürdő néven nyílt meg, hanem 
mostani nevén, Széchenyi fürdőként (Domonkos, 2018). A főváros népfürdőjeként 
a Margitszigeten 1919-ben megnyitott, majd 1937-ben bővített Palatinus strand 
működött (Vitéz, 1980). 

Az I. világháborút követő trianoni béke átrajzolja a hazai fürdővárosok és 
a turizmus kereteit, a háború után jelentős visszaesés következett be. A turiszti-
kailag értékes területek, mint az Adria vagy Erdély, továbbá jelentős gyógy- és 
fürdőhelyek (hegyvidéki szanatóriumok) a határon túlra kerültek. Az 1930-as 
évek második felétől következett be határozott fellendülés a belföldi turizmusban, 
népszerű lett a balatoni nyaralás, a falusi turizmus, a víkendezés, a túrázás (Halász, 
2015; Lövei-Kalmár, 2020). 

A magyar idegenforgalom a két világháború között 1937-ben érte el csúcspont-
ját, amelyben fontos szerepet kaptak a vidéki fürdőhelyek (Balaton, Hévíz, Mis-

3	 Kovács, 2020, https://likebalaton.hu/telepules/balaton/hireink/egy-elfeledett- 
gyogyintezet-tortenete-balatonalmadiban-134224/



230 	  Vincze Beatrix

kolctapolca). Az 1929. évi XVI. törvény minősítette a fürdők gyógyhatását és 
szabályozta a fürdők felszereltségét, működését és nyilvántartását. Szigorította 
a környezetvédelmi szempontok betartását és a fürdőlétesítés engedélyeztetését. 
Szabályozta a fürdőlétesítés engedélyeztetési folyamatát. Gyógyfürdőt és éghajlati 
gyógyintézetet a miniszter engedélyével lehetett nyitni, melynek legfontosabb 
feltételei a megfelelő épület, a gyógyvíz minősége, a fürdő berendezése, képzett 
orvos alkalmazása, valamint megfelelő házirend kialakítása volt. A fürdőkultúra 
intézményesülését jelzi, hogy Budapest 1934-ben fürdővárosi címet kapott. A fővá-
ros 1937-ben nemzetközi fürdőügyi kongresszust rendezett, amely budapesti 
székhellyel létrehozta a Nemzetközi Fürdőügyi Szövetséget. A korábbiakhoz 
hasonlóan nyáron a polgári és arisztokrata réteg vidékre, főként gyógyfürdőhelyekre 
vagy pedig tengerpartra utazott. A főváros mindegyik nagyforgalmú létesítménye 
sajátos egyéni szubkultúrát képviselt, mást a Palatinus, a Gellért vagy a Rudas 
törzsközönsége. A különböző korcsoportok, szellemi áramlatok és alkotói közös-
ségek megtalálták saját törzshelyüket, fürdőjüket és uszodájukat (Csörnye & 
Fröchlich, 1969; Halász & Kaposi, 2015). 

Összegzés

A fürdőkultúra két aranykora alatt jelentős fejlődés történt az egyébként kiváló 
adottsággal rendelkező Magyarországon. Kétségtelenül a dualizmus korabeli 
polgárosuló és gazdaságilag is virágzó 1880-as évek adtak nagy lendületet a hazai 
fürdőéletnek, amely erősen felzárkózott a Monarchia és általában a német nyelv-
területen kialakuló testkultúra irányzatokhoz. Jelentősen fejlődött az orvosi esz-
közpark, a szakmai tudás, ami elvárássá is vált. A felvilágosodás emberközpontú 
szellemisége és racionalitása, a romantika, majd az életreform-mozgalmak által 
hangsúlyozott természetközeliség ráirányította a figyelmet a gyógyfürdőkre és 
fürdőorvoslásra. Az orvostudományban helyet kapott a balneológia, a diagnosz-
tika és a terápiás kezelések. A természettudományos kutatások a geológiai és 
kémiai területén kedveztek az új vízforrások feltárásának és szakszerű elemzésé-
nek. A polgárosuló nemzetállamban a növekvő életszínvonal és a szabadidő lehe-
tővé tette, hogy Magyarországon is a korabeli európaihoz hasonló fürdőkultúra 
alakuljon ki. A régi Magyarországon nem voltak az osztrák nyaralófürdővárosok-
hoz hasonló (Karlsbad, Marienbad) komplex fürdőterületek. Inkább könnyen 
áttekinthető, jól bejárható telepek jöttek létre kerttel, sétányokkal, fasorokkal, 
padokkal, zenepavilonnal, amely keretet biztosított a pihenésnek és a fürdői tár-
saséletnek. A századforduló táján a több mint 200 hazai fürdő működése jelzi, 
hogy egyre többen vették igénybe a fürdők szolgáltatásait. A hazai fürdők láto-
gatottsága az összlakosságot tekintve azonban szerénynek mondható, az I. világ-



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     231

háború előtti években nem érte el a népesség 2%-át sem. Ez szoros összefügést 
mutat a lakosság turizmusra fordítható szabadidő mennyiségével, és a szabadren-
delkezésű, ún. diszkrecionális jövedelmével, illetve a megfelelő motivációjával, 
hogy valóban útra keljen és elérje a helyhez kötött attrakciót (Kaposi, 2015; 
Lövei-Kalmár, 2020). 

A két világháború közötti hazai fürdőkultúra a Trianon-sokk kiheverése után 
az 1930-as évekre vesz újra lendületet. Jelentős előmozdulást hoztak a városi für-
dők fejlesztései, az új (vagy régi) gyógyvizek felfedezései és a nyugat-európai gyógy
módok, kúrák, terápiák népszerűvé válása. Különösen a középosztály, az értelmi-
ség mutatott erős vonzalmat a vizes terápiák irányába, de örvendetes, hogy 
a népfürdőkkel a szélesebb tömegek számára is hozzáférhető vált a strandolás, 
úszás és a vízisportok. 

A magyar idegenforgalom 1937-ben volt a legeredményesebb. A turizmus 
a fővárosra koncentrálódott, de számottevő volt a Balaton, a Mátra, a Bükk, a Duna-
kanyar, és egyes vidéki városok és népművészeti értékekben gazdag falvak forgalma 
is. Az országba 380 ezer fő külföldi érkezett (elsősorban német és osztrák), a kül-
földre utazó magyarok száma 220 ezer fő volt, a belföldi turizmusban pedig kb. 
1 millió magyar állampolgár vett részt. A „filléres (kedvezményes) vonatok” növel-
ték a Balaton mellé utazni kívánók esélyeit, de kiemelt területek maradtak, ahol 
a termálvízforrások voltak. Kedvelt volt a balatonfüredi szénsavas (savanyú) víz, 
továbbá a hévízi melegforrás. Az egyszerűen pihenni vágyók, a gyógyulást remélők 
és az életmódjukon tudatosan változtatni kívánók egyaránt megtalálták az igé-
nyeiknek megfelelő differenciált szolgáltatásokat. Számos, főként német 
nyelvterületen népszerű kúra és terápia honosodott meg hazánkban is és vált 
a hazai fürdőkultúra szerves részévé (Kaposi, 2015; Lövei-Kalmár, 2020). 

Irodalom

Angelusz, R. (Szerk.) (1999). A társadalmi rétegződés komponensei. Új Mandátum Kiadó. 
Bale, J. (2004). Running Cultures. Racing In Time and Space. Routledge.
Bourdieu, P. (1966/67). Champs intellectuel et projet créateur. Temps modernes, 22, 865–906.
Bourdieu, P. (2000). Férfiuralom. Napvilág.
Brownell, S. (2009). The Global Body Cannot Ignore Asia. In B. S. Turner & Y. Zheng, 

Body Culture. The Body In Asia (pp. 24–25). Berghahn Books. 
Buchholz, K. (2001). Begriffliche Leitmotive der Lebensreform. In K. Buchholz (Hrsg.), Die 

Lebensreform. Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900. 1. (pp. 41–43), 
Hausser.

Csörnye, S. & Fröchlich, L. (1969). Budapest fürdői. Pannónia Kiadó. 



232 	  Vincze Beatrix

Domonkos, Cs. (2018). Most 105 éve adták át a Széchenyi fürdőt. Pest-Buda, 3(6). https://
pestbuda.hu/cikk/20180612_105_eve_adtak_at_a_szechenyi_furdot 

Eichberg, H. (1998). Body Cultures. Essays on Sport, Space and Identity. Routledge.
Elias, N. (1992). Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Unter-

suchungen. Suhrkamp.
Elias, N. (1989). Studien über die Deutschen. Machtkämpfe und Habitusentwicklung im 19. 

und 20. Jahrhundert. Suhrkamp.
Foucault, M. (1975). Discipline and Punish. Penguin.
Hadas, M. (2002). A libido academica narcizmusa. (Pierre Bourdieu: Férfiuralom). Replika, 

(47–48), 175–194. https://real.mtak.hu/110860/1/47-13.pdf 
Halász, I. (2015). Gyógyfürdők és gyógyulni vágyók a Dunántúlon a tömegturizmus kiala-

kulása előtt. In A Fürdőélet és egészségturizmus a Dunántúlon az ókortól napjainkig című 
konferencia tanulmánykötete (pp. 95–110). Rippl-Rónai Múzeum. 

Herkulesfürdő. (1909). Vasárnapi Újság. 56(15), 315. 
Kamper, D. & Wulf, Ch. (Hrsg.) (1982). Die Wiederkehr des Körpers. Suhrkamp.
Kaposi, L. (2015). Fürdők és fürdőélet Magyarországon a dualizmus korában. In A Fürdőélet 

és egészségturizmus a Dunántúlon az ókortól napjainkig című konferencia tanulmánykötete 
(pp. 69–80). Rippl-Rónai Múzeum. 

Kerbs, D. Reulecke, J. (1998). Handbuch der deutschen Reformbewegungen 1880–1933. Ham-
mer.

Kis, D. D. (2004). A mi fürdőink. In Kiss V. & Nagy Z. (Szerk.), Magyar fürdőalmanach 
(pp. 69–78). Magyar Fürdőszövetség és az Országos Széchényi Könyvtár. Yeloprint.

Kiss, V. & Nagy, Z. (Szerk.) (2004). Magyar fürdőalmanach. Magyar Fürdőszövetség és az 
Országos Széchényi Könyvtár.

Kovács, E. (2020). Egy elfeledett gyógyintézet története Balatonalmádiban. https://likebalaton.
hu/telepules/balaton/hireink/egy-elfeledett-gyogyintezet-tortenete-balatonalmadi-
ban-134224/

Krabbe, W., R. (1974). Gesellschaftsveränderung durch Lebensreform. Strukturmerkmale einer 
sozialreformerischen Bewegung im Deutschland der Industrialisierungsperiode. Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Krabbe, W. R. (2001). Die Lebensreformbewegung. In K. Buchholz (Hrsg.), Die Lebensreform. 
Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900 (pp. 25–29). Verlag Hässer. 

Kramer, K. (1997). Das private Hausbad Das private Hausbad 1850–1950 und die Entwick-
lung des Sanitärhandwerks. Texte und Materialien zur Ausstellung im Hansgrohe Museum 
Wasser, Bad Design, Schiltach/Schwarzwald. Hansgrohe Öffentlichkeitsarbeit, D-77757 
Schiltach. 

Krizek, V. (1990). Kulturgeschichte des Heilbades. Kohlhammer. 
Kósa, L. (1996). Fürdőélet az Osztrák–Magyar Monarchia idején. Művelődés, 49(2), 39–45.
Kósa, L. (1999). Fürdőélet a Monarchiában. Holnap Kiadó.



A hazai fürdő- és testkultúra fejlődése�     233

Lachmayer, H. & Mattl-Wurm, S. & Gargerle, C. (1991). Das Bad. Eine Geschichte der 
Badekultur im 19. und 20. Jahrhundert. Residenz Verlag.

Lövei-Kalmár, K. (2020). A fürdőélet átalakulása Magyarországon a 20. században a társa-
dalmi, politikai változások tükrében. In Berecz A. & Gál M. & Péterffy G. (Szerk.), 
Vörös és fehér. Társadalmi-politikai átmenetek Északkelet-Magyarországon a 19–20. század 
fordulójától (pp. 177–192). Eszterházy Károly Egyetem Líceum Kiadó.

Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Gallimard. 
Nagy, Z. (2004). A magyar fürdőfejlődés aranykora. In Kiss V. & Nagy Z. (Szerk.). Magyar 

fürdőalmanach (pp. 53–68). Magyar Fürdőszövetség és az Országos Széchényi Könyvtár. 
Yeloprint.

Németh, A. (2006). Die Lebensreform und ihre pädagogische Rezeption In Ungarn: Lebens-
reform und Pädagogik am Beispiel der „Deutschen Gesellschaft für ethische Kultur”. 
In E. Skiera, A. Németh & Gy. Mikonya (Hrsg.), Reformpädagogik und Lebensreform in 
Mitteleuropa – Ursprünge, Ausprägung und Richtungen, landspezifische Entwicklungsten-
denzen (pp. 58–88). Gondolat Kiadó.

Németh, A. & Skiera, E. (Szerk.). (2018). Rejtett történetek – az életreform-mozgalmak és 
a művészetek. Műcsarnok.

Nitschke, A. (1989). Körper In Bewegung. Gesten, Tänze und Räume im Wandel der Geschichte. 
Kreuz.

Prignitz, H. (1986). Wasserkur und Badelust. Eine Badereise In die Vergangenheit. Koehler 
und Amelang Verlag. 

Schildmayer, F. (2003). Balatonalmádi gyógyfürdő. Almádi Füzetek, II.
Schmiedebach, H.-P. (2007). Schroth, Johann. In Neue Deutsche Biographie 23 (pp. 599–600). 

Duncker & Humblot.
Skiera, E. (2006). Über den Zusammenhang von Lebensreform und Reformpädagogik. In 

E. Skiera, A. Németh & Gy. Mikonya (Hrsg.), Reformpädagogik und Lebensreform In 
Mitteleuropa – Ursprünge, Ausprägung und Richtungen, landspezifische Entwicklungsten-
denzen (pp. 22–48). Gondolat Kiadó.

Skopec, M. (2001). Prießnitz, Vincenz. In Neue Deutsche Biographie 20 (p. 720). Duncker 
& Humblot.

Tomka, B. (2009). Európa társadalomtörténete a 20. században. Osiris Kiadó.
Vitéz, A. (1980). Budapest gyógyfürdői és fürdői. Panoráma.
Wirth, I. (2011). Fürdőkultúra. Szent István Egyetem. 



234 	  Vincze Beatrix

The Development of Domestic Bath and Body  
Culture in the Light of the Life Reform Movements  

in the First Half of the 20th Century

Keywords

bath culture, body culture, life reform, body care, hydro-, balneotherapy

Abstract

Due to the country’s geothermal potential, the bathing culture has a long history, 
the development of which was influenced by the political, economic (transport) 
and social (demographic, social) changes of the 19th century. Strong urbanisation 
has significantly changed the quality of life and hygiene habits. A leisure culture 
developed in which spa and health tourism played a major role. The article seeks 
to answer the question: what factors have shaped the spa culture in Budapest? 
How did the life reform movement’s renewal trends for body and soul appear in 
it? The analysis seeks to place the characteristics of body culture and bathing 
culture in the context of the life reform movement through a comparative analysis 
of the domestic and international literature.



A KÖTET SZERZŐI

Albrecht Zsófia
HUN-REN Bölcsészettudományi Kutatóközpont Művészettörténeti Intézete; 
Magyar Tudományos Akadémia Művészeti Gyűjteménye

Arany Zsuzsanna
Pannon Egyetem Humántudományi Kar, Sziveri Intézet

Balogh Brigitta
Semmelweis Egyetem Pető András Kar, Humántudományi Intézet
Partiumi Keresztény Egyetem, Bölcsészettudományi Kar

Czabaji Horváth Attila
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Intézet

Durayné Fliszár Nóra
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Intézet

Földesi Renáta
Semmelweis Egyetem Pető András Kar, Humántudományi Intézet, Konduktív 
Pedagógiai Intézet

Földiné Irtl Melinda
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola
A Tan Kapuja Buddhista Főiskola

Hársvölgyi Virág
Hopp Ferenc Ázsiai Művészeti Múzeum



236  A	  kötet szerzői

Komár Lajos
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola
A Tan Kapuja Buddhista Főiskola

Nagy Barbara
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola
Ludwig Múzeum Kortárs Művészeti Múzeumpedagógiai Módszertani Központ

Németh András
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Intézet
Selye János Egyetem Tanárképző Kar, Komárno, Szlovákia

Pálkuti Anikó
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola
Czuczor Gergely Bencés Gimnázium és Kollégium

Pethő Villő
Szegedi Tudományegyetem Bartók Béla Művészeti Kar, Művészettudományi 
Intézet

Polyák Zsuzsanna 
Liszt Ferenc Zeneművészeti Egyetem, Kodály Intézet

Ruzsa Bence
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola

Szabó Gábor
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola
Semmelweis Egyetem Pető András Kar, Humántudományi Intézet, Konduktív 
Pedagógiai Intézet

Szabó Zoltán András
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Intézet



A kötet szerzői�     237

Szvitil Gabriella
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Doktori Iskola

Vincze Beatrix
Eötvös Loránd Tudományegyetem Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Nevelés
tudományi Intézet

Végvári Zsófia
Festményvizsgálati Labor



L’Harmattan France
5-7 rue de l ’Ecole Polytechnique

75005 Paris
T.: 33.1.40.46.79.20

Email: diffusion.harmattan@wanadoo.fr

L’Harmattan Italia SRL
Via Degli Artisti 15

10124 TORINO
Tél: (39) 011 817 13 88 / (39) 348 39 89 198

Email: harmattan.italia@agora.it

ISBN 978-963-646-182-9
ISSN 2631-0155

A kiadásért felel a L’Harmattan Kiadó igazgatója.

A kiadó kötetei megrendelhetők, illetve kedvezménnyel megvásárolhatók:
L’Harmattan Könyvesbolt

1053 Budapest, Kossuth L. u. 14–16.
Telefon: +36-70-554-3177

www.harmattan.hu

Olvasószerkesztő: Esztergomi Ilona
Tördelés: Kállai Zsanett
Borítóterv: Kára László

Nyomdai kivitelezés: Prime Rate Zrt.
Felelős vezető: Tomcsányi Péter


	TARTALOM

