
Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316 
DOI: 10.1556/060.2023.00097

Received: 18 May 2023 • Accepted: 6 June 2023

© 2023 The Author

Славянизмы XVI века и первый румынский 
перевод Библии и сборник поучений 

(Сибиуское четвероевангелие, 1551–1553 гг.; 
Няговские поучения, 1563–1568 гг.)

Левенте НАДЬ

ELTE BTK Romanisztikai Intézet, Román Filológiai Tanszék, H-1088 Budapest, Múzeum krt. 4/D.,  
Magyarország

АННОТАЦИЯ

Двуязычное славяно-румынское Сибиуское четвероевангелие (Tetraevanghelul slavo-român de la 
Sibiu) было опубликовано в 1551–1553 годах в Сибиу. По мнению Лайоша Деменя, Сибиуское чет-
вероевангелие было переведено в Молдове, а Ион Геце и Александру Мареш считают, что оно было 
переведено в Южной Трансильвании. Совсем недавно эти две теории были уточнены Иоаном-Фло-
рином Флореску. По его мнению, для перевода Сибиуского четвероевангелия, кроме вышеупомяну-
тых источников, переводчики также использовали два ранних чешских перевода Библии – Дрезден-
скую Библию (Biblia Drážďanská, 1370 г.) и Оломоуцкую Библию (Biblia Olomoucká, 1417 г.).

Фраза λεγεώνα αγγέλων, λεγε⌉να ανγγελ⇓ переводится в румынском тексте как: doosprezece întunerece 
de ingeri, то есть ‘двенадцать ангелов тьмы’. Очень странным воспринимается в румынском тексте 
слово întunerece со значением ‘темнота’. То есть, данное место означает ‘двенадцать *темнота анге-
лов’. Однако в Дрезденской Библии и Оломоуцкой Библии мы находим следующий текст: i dá mi 
nynie viece nej dvandácte tem anjelóv / by mi dal ninye wiece nezli dwanadst tem andyelow. Здесь слово 
tem является эквивалентом слова legion, и в современном чешском языке оно означает то же, что 
и румынское întunerece ~ întuneric, то есть ‘темнота’. Чешское tma происходит от старославянского 
τ⇓μα, которое означает ‘легион, толпа, множество, 10 000–12 000 человек’. Однако старославянское 
τ⇓μα является тюркским заимствованием. Исходное слово (tümän, tümen) в тюркских языках имеет 
то же значение, что и в старославянском языке. Однако во время, когда было заимствовано слово 
τ⇓μα, в старославянском уже существовал омоним этого слова, т. е. уже было слово τ⇓μα с точно 
такой же формой, но с другим значением ‘темнота’. В процессе употребления эти два слова перепу-

*  Corresponding author. E-mail: nagy.levente@btk.elte.hu
** Статья написана при поддержке гранта „MTA – BTK Lendület: Гуманистические каноны и идентичности.”

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC

https://doi.org/10.1556/060.2023.00097


306	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

тались, и в чешском tma ~ tem утратило значение ‘множество, легион’ и осталось только значение 
‘темнота’.

На основании приведенных выше примеров можно сформулировать следующий фундаменталь-
ный вопрос: можно ли предположить прямую филологическую связь между текстами в случае схо-
жих или тождественных переводческих решений в  чешских, румынских, немецких и венгерских 
переводах Библии, которые были созданы далеко друг от друга во времени и пространстве? В этом 
исследовании я попытался доказать, что следует предположить, что в Карпатском бассейне в XV–
XVI веках существовала общая многоязычная устная библейско-церковная терминология. В  от-
сутствие письменных переводов Библии священники на церковных богослужениях переводили и 
объясняли латинские или старославянские библейские тексты для своей аудитории в устной форме. 
Именно сформированная таким образом устная библейская лексика, возможно, послужила источ-
ником и для переводчиков Сибиуского четвероевангелия. Переводчики Сибиуского четвероеван-
гелия при переводе старославянского текста, несомненно, опирались на устную традицию. В под-
держку этой гипотезы напрашивается еще один аналогичный пример: первый сборник румынских 
кальвинистских проповедей, опубликованный в  Брашове в  1568 году дьяконом Coresi (Cazanie), 
также был создан в Подкарпатской Руси и позже привезен в Южную Трансильванию с той целью, 
чтобы напечатать его.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА

Сибиуское четвероевангелие, Няговские поучения, Дрезденская Библия, Оломоуцкая Библия, сла-
вянство, многоязычие, реформация среди румын и русинов, церковнославянский язык, библейская 
лексикология

1. ИСТОЧНИКИ СИБИУСКОГО ЧЕТВЕРОЕВАНГЕЛИЯ

Между 1544 и 1553 годами в г. Сибиу [венг. (Надь)себен / Nagyszeben, нем. Hermannstadt] 
было опубликовано три кириллических издания. Первое представляло собой катехизис 
на румынском языке (1544 г.), экземпляры которого не сохранились, второе – евангелие 
на старославянском языке (1546 г.), а третье – двуязычное славяно-румынское евангелие 
(1551–1553 гг.). От последнего, который в румынской литературе называется «Сибиуским 
славяно-румынским четвероевангелием» (Tetraevanghelul slavo-român de la Sibiu), сохра-
нился только фрагмент Евангелия от Матфея (Мф 4: 1 и далее) (Evangheliarul). Старосла-
вянское Евангелие 1546 года является переизданием Евангелия, изданного мастером 
Макарие [Macarie] в 1512 г. в Тырговиште (BRV 1: 9–18). Славянский текст левой колон-
ки Сибиуского четвероевангелия также является перепечаткой текста мастера Макарие 
1512 г. В настоящем исследовании будет рассмотрен генезис румынского перевода, а так-
же славянизмы, встречающиеся в румынском тексте.

По мнению Лайоша Деменя, Сибиуское четвероевангелие было переведено на основе 
старославянского текста Макарие в Молдове (Demény 1971: 96–98), а Ион Геце и Алексан-
дру Мареш считают, что оно было переведено на основе старославянского текста Макарие 
в  Южной Трансильвании (Gheţie 1966: 76–78, Gheţie 1979, Mareş 1967: 65–77, Mareş 
1982: 184–192). Все они согласны в  том, что перед публикацией румынского текста пе-
реводчики сравнили его с Библией Лютера и во многих местах исправили свой перевод, 
следуя немецкому тексту (Tasmowski 2009). Совсем недавно эти две теории были уточне-

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316	 307

ны Иоаном-Флорином Флореску. По его мнению, для перевода Сибиуского четвероеван-
гелия, кроме вышеупомянутых источников, переводчики также использовали два ранних 
чешских перевода Библии –Дрезденскую Библию (Biblia Drážďanská, 1370 г.) и Оломоуц-
кую Библию (Biblia Olomoucká, 1417 г.), – а также еще один немецкий перевод (Johannes 
Mentelin, 1466 г.) (Florescu 2015: 200–201). Теория Флореску была принята также Влади-
миром Агригороаие (Agrigoroaei 2018: 92).

В  качестве главного аргумента в  пользу того, что Оломоуцкая Библия послужила 
источником румынского текста, Иоан Флореску приводит тот факт, что в нем слово фари-
сей в нескольких случаях (Мф 5: 20, Мф 23: 14) передается словом duhovnic (‘священник, 
который исповедует, духовник’; современное значение: ‘духовный руководитель’). В ста-
рославянском тексте параллельных колонок Сибиуского четвероевангелия последова-
тельно употребляется слово фарисей (farisei). Кроме того, ни один перевод Библии этого 
периода не имеет в качестве перевода слова фарисей эквивалент со значением духовник, 
за исключением Оломоуцкой Библии: židovskych duchovnikov (Мф 3: 7); duhovnici židovšti 
(Мф 22: 41). На основании этих доводов Флореску считает, что румынский переводчик, 
несомненно, был знаком с чешским текстом (Evangheliarul: 131, Florescu 2015: 176–177).1

Вот еще несколько подобных примеров, приведенных Флореску. В румынском тексте 
говорится: «Atunce scuipiră pre faça lui şă-l batia pre dupo cap» [‘Тогда они ударили его по 
щеке и били его ударами по шее’] (Mф 26: 67). Фраза и били его ударами по шее (по-румын-
ски: batia pre dupo cap) отсутствует как в старославянском тексте, так и в Библии Лютера. 
Однако она есть и в Оломоуцкой Библии (a pošijky jej tepiechu) и в немецком переводе Мен-
телина: und schlůgen in mit halsschlegen (Florescu 2015: 197). Флореску делает следующий 
вывод – румынские переводчики должны были знать и чешский, и немецкий текст. В Мф 
16: 28, вместо глагола прийти, в румынском тексте фигурирует глагол идти: «fiiul ominesc 
mărgînd în imparaţia sa» [‘сын человеческий, идущий / идя в свое царство’]. Флореску объ-
ясняет этот выбор румынского переводчика влиянием Оломоуцкой Библии, поскольку 
как Ментелин, так и Лютер используют глагол прийти (kommen), в то время как в чеш-
ском тексте написано: «syna člověčieho jdúce v  svém králevství» [‘сын человеческий идет 
в свое царство’] (Florescu 2010: 65).

В Мф 5: 16 мы находим следующую конструкцию: «şî vor lauda tatăl vostru» [‘и просла-
вятся отцы ваши’]. Согласно Флореску, глагол lauda соответствует славянскому proslaviat 
(лат. glorificent). Румынский переводчик передал старославянское слово не глаголом 
proslăveşte, существующим и в румынском языке, а значит, он последовал чешскому тек-
сту: «i chválili otcě vašeho» (Оломоуцкая Библия) (Florescu 2010: 66). Также в пользу чеш-
ского влияния, по мнению Флореску, говорит замена слова «лукавый / неприязнь» в тексте 
молитвы «Отче наш» словом зло: «însă izbăveşte de reu» [‘избавь меня от зла’] (Мф 6: 13). 
Для подтверждения этого Флореску ссылается на Иосифа Камарэ, по мнению которого 
нет ни одного старославянского текста молитвы «Отче наш», который в этом месте имел 
бы слово zlo (Camară 2011: 39). В то же время данное выражение встречается в Оломоуц-
кой Библии («ale zbav ny ot zlého»).

1  Список средневековых немецких переводов слова phariseus см. Diefenbach 1857: 225. Я цитирую текст 
«Оломоуцкой Библии» и «Дрезденской Библии» по следующему изданию: Kyas 1981.

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



308	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

2. ОТ ЛЕГИОНА К ТЬМЕ

Ниже я хотел бы привести еще один пример переводческого решения, не указанного Фло-
реску, который на первый взгляд, казалось бы, подтверждает теорию Флореску о том, что 
переводчики Сибиуского четвероевангелия использовали чешский перевод Библии. В ру-
мынском переводе стих Мф 26: 53 передается следующим образом: «sau pare ție că eu nu 
poci astădzi agiunge cu ruga me pre tată-miu, şi se-mi dee mai mult necât doosprecece întunerece 
de ingeri?» [‘Или ты хочешь сказать, что я не мог бы просить Отца Моего, и сегодня он 
дал бы мне более двенадцати легионов ангелов?’]. Очень странным воспринимается в ру-
мынском тексте слово întunerece со значением ‘темнота’. То есть, данное место означает: 
‘двенадцать *темнота ангелов’. Сегодня это совершенно бессмысленно, как на первый 
взгляд бессмысленным кажется и метод румынского переводчика, так как старославян-
ский текст полностью следует греческому оригиналу: и в том, и в другом мы видим слово 
легион (λεγεώνα αγγέλων, λεγε⌉να ανγγελ⇓). Однако в Дрезденской Библии и Оломоуцкой 
Библии мы находим следующий текст: «i dá mi nynie viece nej dvandácte tem anjelóv / by mi 
dal ninye wiece nezli dwanadst tem andyelow». Здесь слово tem является эквивалентом слова 
legion, и в  современном чешском языке оно означает то же, что и румынское întunerece   
~ întuneric, то есть ‘темнота’. Можно было бы сразу же сделать вывод, что перед нами не-
опровержимое доказательство того, что чешские Библии были использованы в качестве 
прямого источника при переводе Сибиуского четвероевангелия. Прежде чем перейти 
к  опровержению этого, казалось бы, надежного и логичного объяснения, давайте рас-
смотрим, каким образом в чешском тексте на место слова legion могло попасть слово tma 
(множественное число tem). Чешское tma происходит от старославянского τ⇓μα, которое 
означает ‘легион, толпа, множество, 10 000–12 000 человек’. Однако старославянское τ⇓μα 
является тюркским заимствованием. Исходное слово (tümän, tümen) в тюркских языках 
имеет то же значение, что и в старославянском языке. Однако во время, когда было заим-
ствовано слово τ⇓μα, в старославянском уже существовал омоним этого слова, т. е. уже 
было слово τ⇓μα с точно такой же формой, но с другим значением: ‘темнота’ (Hadrov-
ics 1994: 20–21). В процессе употребления эти два слова перепутались, и в чешском tma  
~ tem утратило значение ‘множество, легион’, и осталось только значение ‘темнота’. Отсю-
да следует вывод, что румынский переводчик использовал чешский текст, но перевел его 
неправильно, по той причине, что знал только одно из двух значений слова tma ~ tem, т. е. 
значение ‘темнота’.

Это послужило бы неопровержимым доказательством того, что при окончательном со-
ставлении румынского текста Сибиуского четвероевангелия переводчик использовал две 
чешские Библии, упомянутые выше. Это подтверждает и тот факт, что из рукописных и 
печатных чешских Библий до 1551 года только в Дрезденской и Оломоуцкой в соответ-
ствующем месте встречается слово tem, во всех остальных случаях и в чешских текстах 
фигурирует слово legion (Pečírková 1998). Далее, однако, я хотел бы доказать, что даже 
в  таком, казалось бы, очевидном случае мы не можем с  уверенностью утверждать, что 
данные две чешские Библии действительно были использованы румынским переводчи-
ком в качестве источника.

Во-первых, во многих других Библиях в рассматриваемом месте (Мф 26: 53) слово ле-
гион было переведено переводчиками как тьма, темнота: таким образом, мы находим 
слово Finsternis (‘темнота’) также в уже упомянутой немецкой Библии Ментелина. В по-

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316	 309

следнем случае переводчик уточнил значение Finsternis, вставив слово schar (‘толпа’): «und 
er geb mir mer denn XII schar oder vinsterniss der engel» (Kurrelmeyer 1904). Кстати, соот-
ветствие legio – Finsternis можно найти и в средневековых латино-немецких глоссариях 
(Diefenbach 1857: 322). С точки зрения истории венгерского языка может быть особен-
но интересно, что в Апорском кодексе [Apor-kódex] венгерской Гуситской Библии (дата 
создания  – конец XV века) этот отрывок представлен следующим образом: «avagy nem 
kérhetem az én szent atyámat, hogy küldene nekem tizenkét themen angyalt?» [‘или я не могу 
попросить ли моего Святого Отца прислать мне двенадцать «темнот» ангелов?’] (AP: 209). 
Итак, themen, «темнот», в  «Апорском кодексе  – это заимствование того же турецкого 
слова tümän, tümen, которое в старославянском языке перешло в τ⇓μα. Современная вен-
герская форма данного слова – tömény ‘крепкий (например, о растворе)’ (TESz).

Еще более интересен тот факт, что румынский перевод, который на первый взгляд 
кажется настоящим hapax legomenon, на самом деле не является уникальным явлением. 
Не менее чем в десяти различных случаях в румынских церковных текстах, написанных 
до 1620 года, удалось выявить, что слово легион, армия, множество в румынском перево-
де передается словом întuneric ‘тьма, темнота’. Основываясь на происхождении текстов, 
также можно неоспоримо доказать, что мы имеем дело не с диалектной особенностью, 
а с общим явлением, распространенным на всем ареале румынского языка, а также и то, 
что это слово в древности, помимо значения ‘темнота’, имело значение ‘масса, множество, 
большое количество’, которое в румынском сейчас утрачено точно так же, как и в чеш-
ском, польском и немецком языках. В таблицах ниже мною приведено несколько таких 
примеров из румынской печатной продукции второй половины XVI века.

Таблица 1.

Coresi: Lucrul Apostolesc, 
Брашов [венг. Brassó, нем. 
Kronstadt], 1563 
(BRV 1: 49–51)

Vulgata

Деян 
19: 19

şi tocmiră prețul lor şi aflară 
argint cinci întunearece

et computaverunt pretia  
illorum et invenerunt argenti 
quinquaginta milia

и сложили цены их, 
и оказалось их на 
пятьдесят тысяч 
[драхм]

Деян 
21: 20

Vezi frate, cîte întunearece 
sînt de iudei

Vides, frater, quot milia sint 
in Iudaeis

видишь, брат, сколько 
тысяч [уверовавших] 
Иудеев

Coresi, Psaltiri,  
Брашов, 1577 
(BRV 1: 63–67)

Пс 90: 7 cădea-va de partea ta mii şi 
untunearece de a dereapta ta

Cadent a latere tuo mille et 
decem milia a dextris tuis 
(Пс 91: 7)

Падут подле тебя тысяча 
и десять тысяч одесную 
тебя

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



310	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

Подобным же образом обстоят дела и с примерами, приведенными Флореску и проци-
тированными мною выше. Например, в Кодексе Йордански [Jordánszky-kódex], созданном 
между 1516–1519 гг., слово фарисей [phariseus] переводится на венгерский язык как монах 
[szerzetes], что очень близко по значению к чешскому и румынскому духовник [duhovnik]. 
Позволяет ли это предположить наличие прямой связи между венгерским, чешским или 
румынским текстом? Очевидно – нет.

Таблица 2.

Vulgata Кодекс Йордански  
[Jordánszky-kódex]

Сибиуское 
четверо
евангелие

Biblia  
Olomoucká

Мф 
23: 25

Vae vobis scribae  
et pharisaei hypo-
critae

Jaj tünéktek írástudók 
és szerzetesek 
[монахи], képmutató

Vai de voi 
carturarilor 
şi fraizeiilor 
fățarnicilor

hoře vám, 
mistři a 
duchovníci, 
pokrytci

горе вам, 
книжники 
и фарисеи, 
лицемеры

Отсутствующая в старославянском тексте часть Мф 26: 67 «били его ударами по шее» 
встречается не только в Оломоуцкой Библии, но и в других переводах Библии, сделан-
ных до Сибиуского четвероевангелия. Так, например, и в  Новом Завете, переведенном 
на венгерский язык Габором Пешти и изданном в Кракове в 1536 г.: «тогда плевали ему 
в лицо и били его ударами по шее» (Pesti 2002). Более того, именно этот текст встречается 
и в  Новом Завете Эразма, который Габор Пешти использовал в качестве единственного 
источника: «Tunc expuerunt in faciem eius et colaphis eum caeciderunt» (Erasmus 1541: 95).2 
Таким образом и в этом случае мы не можем однозначно утверждать, что румынский пе-
реводчик следовал исключительно чешской Библии или немецкой Библии Ментелина.

3. СИБИУСКОЕ ЧЕТВЕРОЕВАНГЕЛИЕ И НЯГОВСКИЕ ПОУЧЕНИЯ

На основании приведенных выше примеров можно сформулировать следующий фун-
даментальный вопрос: можно ли предположить прямую филологическую связь между 
текстами в  случае схожих или тождественных переводческих решений в  чешских, ру-
мынских, немецких и венгерских переводах Библии, которые были созданы далеко друг 
от друга во времени и пространстве? Другими словами, можем ли мы утверждать, что 
схожесть перевода какого-либо выражения объясняется тем, что переводчик должен был 
быть знаком с библейским текстом, в котором данное выражение было переведено таким 
же образом? На мой взгляд, ответ следует искать в двух направлениях: с одной стороны, 
мы можем иметь дело с простым совпадением; с другой же стороны (и я сам считаю это 
более вероятным), следует предположить, что в Карпатском бассейне в XV и XVI веках 

2  В классической латыни исходное значение слова colaphus: удар кулаком. Однако мы знаем из словаря 
Альберта Мольнара Сенци [Szenczi Molnár Albert] (Dictionarium Latino-ungaricum, Noriberga, 1604), что 
словосочетание collaphum infringere, caedere, ducere также имела значение ‘ударить по шее’ [nyakon verni].

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316	 311

существовала общая многоязычная устная библейско-церковная терминология. В отсут-
ствие письменных переводов Библии священники на церковных богослужениях перево-
дили и объясняли латинские или старославянские библейские тексты для своей аудито-
рии в устной форме. Именно сформированная таким образом устная библейская лексика, 
возможно, послужила источником и для переводчиков Сибиуского четвероевангелия.

Переводчики Сибиуского четвероевангелия при переводе старославянского текста, не-
сомненно, опирались на устную традицию. Румынские переводчики Сибиуского четверо-
евангелия перенесли устную библейскую лексику окружающих их языков (венгерского, 
немецкого, чешского) на румынскую почву и использовали ее при переводе текста Нового 
Завета. Вот что объясняет те эффектные и точные параллели между текстами Нового За-
вета на разных языках, которые уже были перечислены выше. Таким образом, источник 
Сибиуского четвероевангелия следует искать в многоязычной среде. На мой взгляд, этой 
средой могла быть Подкарпатская Русь (т. е. Марамуреш в современной Румынии и Укра-
ине, а также северная часть Молдавии), поскольку там говорили на всех рассматриваемых 
языках (венгерском, румынском, немецком, чешском) (Verkholantsev 2008). Румынский 
текст, созданный в  Подкарпатской Руси, в  Марамуреше, в  последствии был привезен 
в Сибиу (поскольку там была кириллическая типография).

В  поддержку этой гипотезы напрашивается еще один аналогичный пример: первый 
сборник румынских кальвинистских проповедей, опубликованный в Брашове в 1568 году 
дьяконом Coresi (Cazanie, BRV 1: 51–52), также был создан в Подкарпатской Руси и позже 
привезен в  Южную Трансильванию с  той целью, чтобы напечатать его. Как и в  случае 
Сибиуского четвероевангелия, Ион Геце и Александру Мареш считают, что Cazanie также 
было создано в Южной Трансильвании. Однако Панделе Олтяну убедительными филоло-
гическими аргументами доказал, что непосредственным источником румынского текста 
являются т. н. Няговские поучения [Nyagovai Posztilla], созданные в Карпатско-Украинском 
регионе в конце XVI века. Сегодня в нашем распоряжении находится единственный руко-
писный экземпляр, написанный в 1758 году (кстати, в печатном виде он был опубликован 
только в  начале ХХ века). На основе тщательного текстологического сравнения Олтеа-
ну убедительно показал, что текст румынских евангельских комментариев практически 
идентичен русинским проповедям, разница наблюдается лишь в порядке их следования 
(Olteanu 1963: 167–176, Olteanu 1965, Olteanu 1966).3 У  нас нет никаких сведений 
о том, что текст Няговских проповедей мог попасть в Южную Трансильванию. Из этого 
логически следует, что румынский перевод поучений (Cazanie), как и Сибиуское четверо-
евангелие, был создан в Подкарпатской Руси. Однако Ион ​​Геце и Александру Мареш не 
согласились с мнением Олтеану и продолжали отстаивать точку зрения о том, что Cazanie 
возникло в Южной Трансильвании. Нельзя было отрицать высокую степень соответствия 
между румынским и русинским текстом, поэтому Геце и Мареш выдвинули для обосно-
вания своей теории предположение, что собрание проповедей якобы имело старославян-
ский оригинал, ныне утраченный, который позже был независимо переведен на румын-
ский и русинский языки (Gheţie 1970: 125, Mareş 1974: 266–268). Однако это полностью 
опровергается следующим фактом. В  Cazanie содержится проповедь Мелиуса Петера 

3  Текст Няговских поучений впервые был опубликован Алексеем Леонидовичем Петровым в 1914 г., а за-
тем в 1921 г. Текст Петрова был переиздан в репринтной форме кафедрой украинской и русинской фило-
логии Высшей школы г. Ниредьхаза: Nyagovai Posztilla.

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



312	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

Юхаса [Melius Juhász Péter], опубликованная на венгерском языке в 1563 году в томе Из-
бранные проповеди [Válogatott prédikációk]. У  Мелиуса она входит в  круг проповедей на 
т. н. «малое» Рождество [Kiskarácsony] (новогодние праздники) и посвящена евангелию от 
Луки 2: 21 (Melius 1563: 99–102, Cazanie: 165–168). В Cazanie последние две страницы про-
поведи Мелиуса (101–102) уже не содержатся, вместо них румынский текст заканчивается 
вставкой, написанной самим переводчиком. Таким образом, этот отрывок, несомненно, 
является работой самого переводчика, поскольку эта часть текста отсутствует и в Нягов-
ских поучениях. Однако особенно примечателен тот факт, что проповедь Мелиуса также 
включена в Няговские поучения (Nyagovai Posztilla: 197–198), не считая, конечно, двух-
страничную вставку румынского текста, упомянутую выше. Остается открытым един-
ственный вопрос: какая версия появилась раньше, русинская или румынская? Другими 
словами, был ли венгерский текст Мелиуса переведен сначала на русинский или на ру-
мынский язык? Петров, Дежё, Андраш Золтан и Олтеану считали более ранней русинскую 
версию, а Геце и Мареш настаивали на существовании гипотетической старославянской 
первоначальной версии, о чем упоминалось выше (Nyagovai Posztilla: 5–20, Zoltán 2006, 
Olteanu 1966, Gheţie 1970: 125, Mareş 1974: 266–268).

Более раннее возникновение русинского текста можно продемонстрировать, именно 
сравнив переводы проповеди Мелиуса. Название проповеди идентично в румынской и ру-
синской версиях, при чем до такой степени, что румынский переводчик даже не стал пере-
водить его на румынский, а написал заглавие на русинском языке: Na obrezanie Gospodine, 
na liturgii. Ни проповедь Мелиуса, ни Няговские поучения не содержат сам библейский 
текст, на котором основана проповедь, в них указано только место в Священном Писании 
(Лука 2: 20–21). В румынской версии, однако, приводится полный библейский текст, по-
сле которого проповедь начинается с того же обращения, что и в русинском тексте: Fraţii 
miei – Bratia moi (Братья мои). Это обращение у Мелиуса отсутствует. Как в русинской, так 
и в румынской версии проповедь разделена на две части (у Мелиуса это разделение также 
отсутствует): в румынской версии, однако, румынский автор из второй части переводит 
только первые два предложения, а затем вставляет свой собственный комментарий, упо-
мянутый выше. Таким образом, он значительно сокращает оригинальный текст, что еще 
раз доказывает, что румынский текст не мог быть протоверсией, поскольку русинский 
текст содержит всю проповедь Мелиуса, а румынский  – только первую часть (Cazanie: 
167, Nyagovai Postilla: 198). Следующее предложение Мелиуса («Harmad, hogy megmutassa, 
hogy ő volt a  vége és a  valója a  testi környülmetélésnek») переведено полностью буквально 
как в румынской, так и в русинской версии: «A treia, cum să arate cum pre el au arătat legea 
obreazanii, şi elu vig şi cap şi fire legiei – Tpeтee: што бы указавъ, ажъ овунъ есть право обрѣ-
занiю и овунъ есть конецъ и голова (Melius 1563: 99, Cazanie: 166, Nyagovai Posztilla: 198). 
В русинской версии выражение «vége és valója» [конец и истина / сущность] (в румынском 
тексте: «vig şi cap») заменено на конец и голова, как и в румынском языке, где венгерское 
слово valója [истина / сущность / реальность] переведено румынским автором как голова 
(рум. cap).

Основываясь на вышеизложенном, я придерживаюсь мнения, что русинская версия 
была первой, а позже с нее был сделан румынский перевод. Появление проповеди Мелиу-
са в Няговских поучениях означает, что русинский текст был создан между 1563 и 1568 гг.: 
том Мелиуса был опубликован в 1563 г., а издание дьякона Coresi, Cazanie, – в 1568 г. Том 
«Избранных проповедей» [Válogatott prédikációk] вполне мог попасть на русинскую тер-

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316	 313

риторию из венгерского города Дебрецен [Debrecen]. Известно, что одним из главных 
спонсоров Мелиуса была семья Магочи. «Избранные проповеди» были даже посвящены 
Мелиусом жене Гашпара Магочи [Mágocsi Gáspár], Евлалии Машшаи [Massai Eulália], что 
позволяет предположить, что семья Магочи также и финансово поддерживала издание 
книги. Вначале Гашпар Магочи был капитаном крепости в г. Дюла [Gyula], но в 1560 г. из-
за преследований со стороны турок он вместе со всей семьей переехал в г. Торна [Torna] 
в горный регион Фельфёльд [Felföld] на севере исторической Венгрии [в настоящее вре-
мя Turňa nad Bodvou, Словакия], а также одновременно был назначен капитаном зам-
ка г.  Мукачево [Munkács]. Поэтому у него были все возможности для распространения 
Реформации среди словацкого и русинского населения этого района. Двоюродный брат 
Гашпара Андраш Магочи был студентом в Виттенберге и имел хорошие отношения с Ме-
ланхтоном и Кальвином. Семья Магочи поддержала публикацию в  общей сложности 
семи изданий Мелиуса (Szabó 1987: 263–278). Сборник проповедей Мелиуса мог попасть 
в руки какого-то русинского священника именно благодаря семье Магочи. Составление 
сборника поучений также можно считать результатом деятельности семьи Магочи в сфе-
ре распространения Реформации.

Таким образом, приведенные выше примеры показывают, что при изучении парал-
лельных мест библейских переводов или переводов проповедей на разные языки необ-
ходимо соблюдать осторожность. Исследователям значительно помогло бы составление 
глоссария этих странных, в то же время точных и эффектных соответствий в языках Кар-
патского бассейна, по крайней мере, для текстов XV–XVII вв. Таким образом, было бы лег-
че выявить фокусную точку появления той или иной переводческой параллели, а также 
пути ее распространения.

Перевод Ивана Хегедюша

ЛИТЕРАТУРА

Agrigoroaei 2018 = Agrigoroaei Vladimir: Le faux problème hussite dans la littérature vieil-roumaine. 
In: Muntenu Eugen (ed.): Receptarea Sfintei Scripturi: între filologie, hermeneutică şi traductologie. 
Lucrările Simpozionului Naţional „Explorări în tradiţia biblică românească şi europeană” VII. Iaşi, 18–
20 mai 2017. Iaşi: Editura Universităţii Alexandru Ioan Cuza, 2018. 77–99.

AP = Haader Lea, Kocsis Réka, Korompay Klára, Szentgyörgyi Rudolf (szerk.): Apor-kódex. 15. század 
első fele.  / 15.  század vége és 1520 előtt. A  nyelvemlék hasonmás és betűhű átirata bevezetéssel és 
jegyzetekkel. (Régi Magyar Kódexek 33.) Budapest: OSZK, ELTE, Sepsiszentgyörgy: Székely Nemzeti 
Múzeum, 2014.

BRV = Bianu Ioan, Hodoş Nerva (ed.): Bibliografia Românească Veche. T.  1. 1508–1716. Bucureşti: 
Academia Română, 1903.

Camară 2011 = Camară Iosif: Versiunile româneşti ale rugăciunii ‘Tatăl nostru’ din secolul al XVI-lea 
în raport cu originalele lor slavone. In: Munteanu Eugen (ed.): Receptarea Sfintei Scripturi: între 
filologie, hermeneutică şi traductologie. Lucrările Simpozionului Naţional „Explorări în tradiţia biblică 
românească şi europeană”. Iaşi, 28–29 octombrie 2010. Iaşi: Editura Universităţii Alexandru Ioan Cuza, 
2011. 36–52.

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



314	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

Coresi 1998 = Coresi: Tâlcul evangheliilor şi Molitevnic rumânesc. Bucureşti: Editura Academiei Române, 
1998.

Demény 1971 = Demény Lajos: Evangheliarul slavo-român de la Sibiu – prima tipăritură în limba română 
cunoscută până azi. In: Petrovici Emil, Demény Lajos (ed.): Evangheliarul slavo-român de la Sibiu 
(1551–1553). Bucureşti: Editura Academiei Republicii Socialiste Române, 1971. 22–98.

Dezső 1963 = Dezső László: A kárpátaljai irodalom kezdetei. Filológiai Közlöny 1963/1–2: 156–161.
Diefenbach 1857 = Diefenbach Laurentius: Glossarium latino-germanicum mediae et infimae aetatis. 

Francofurti ad Moenum, 1857.
Erasmus 1541 = Novi Testamenti editio postrema per Desidederio Erasmum Roterodamum. Tiguri [Zürich], 

1541.
Evangheliarul = Petrovici Emil, Demény Lajos (ed.): Evangheliarul slavo-român de la Sibiu (1551–1553). 

Bucureşti: Editura Academiei Republicii Socialiste Române, 1971. 22–98.
Florescu 2010 = Florescu Ioan-Florin: Le Tétraévangile de Sibiu (1551–1553). Nouvelles informations 

sur les sources de la première traduction en roumain des Évangiles. Biblicum Jassyense. Journal for 
Romanian Biblical Philology and Hermeneutics 1 (2010): 35–88.

Florescu 2015 = Florescu Ioan-Florin: În multe chipuri de Scripturi. Studii de traductologie biblică 
românească. Iaşi: Editura Universității Alexandru Ioan Cuza, 2015.

Gheţie 1966 = Gheţie Ion: Considerații filologice şi lingvistice asupra Tetraevanghelului din Petersburg. 
Studii şi Cercetări de Lingvistică 1966/1: 47–81.

Gheţie 1970 = Gheţie Ion: Unde s-a tradus întîia Cazanie coresiană? Studii şi Cercetări de Lingvistică 
1970/2: 121–134.

Gheţie 1979 = Gheţie Ion: Evangheliarul de la Sibiu şi textele româneşti scrise cu litere latine şi ortografie 
maghiară. Limba Română 1979/2: 165–172.

Jordánszky-kódex = Lázs Sándor, Ács Pál (szerk.): A Jordánszky-kódex. Magyar nyelvű bibliafordítás a XVI. 
század elejéről: 1516–1519. Budapest: Helikon, 1984.

Kurrelmeyer 1904 = Kurrelmeyer William (Hrsg.): Die erste deutsche Bibel. Bd. 1. Tübingen: Litterarische 
Verein in Stuttgart, 1904.

Kyas 1981 = Kyas Vladimír (ed.): Biblia paleobohema Codicis Dresdensis ac Olomucensis. T.  1. Pragae: 
Academia, 1981.

Mareş 1966 = Mareş Alexandru: Observații cu privere la Tetraevanghelul din Petersburg. Limba Română 
1967/1: 65–77.

Mareş 1974 = Mareş Alexandru: Teoria elementelor slave nord-carpatice din vechile texte româneşti. In: 
Mareş Alexandru, Gheţie Ion, Chivu Gheorghe (ed.): Studii de limbă literară şi filologie III. Bucureşti: 
Editura Academiei Republicii Socialiste Române, 1974. 256–278.

Mareş 1982 = Mareş Alexandru: Originalele primelor traduceri româneşti ale Tetraevanghelului şi Psaltirii. 
In: Gheţie Ion (ed.): Cele mai vechi texte româneşti. Contribuții filologice şi lingvistice. Bucureşti: 
Universitatea din Bucureşti Institutul de Lingvistică, 1982. 183–207.

Melius 1563 = Melius Juhász Péter: Válogatott prédikációk. Debrecen, 1563.
Nyagovai Posztilla = Zoltán András (ред.): Няговские поучения – Nyagovai Posztilla. Факсимильное вос-

произведение текста по изданию А. Л. Петрова с вводной статьей Ласло Дэжё. Nyíregyháza: 
Nyíregyházi Főiskola Ukrán és Ruszin Filológiai Tanszék, 2006.

Olteanu 1963 = Olteanu Pandele: Les origineaux slavo-russes des plus anciennes collections d’homélies 
roumains. Romanoslavica 9 (1963): 163–193.

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316	 315

Olteanu 1965 = Olteanu Pandele: Presupusul original unguresc al Cazaniei  I, din 1564, a  diaconului 
Coresi: corectarea unei erori in Omagiu lui Alexandru Rosetti la 70 de ani. Bucureşti: Editura Academiei 
RSR, 1965. 645–650.

Olteanu 1966 = Olteanu Pandele: „Postilla de Neagovo” în lumina „Cazaniei  I” a  diaconului Coresi  
(cca. 1564). Romanoslavica 13 (1966): 105–131.

Pečírková 1998 = Pečírková Jaroslava: Czech translations of the Bible. In: Krašovec Jože (ed.): 
Interpretation of the Bible. Ljubljana: Slovenska akademija znanosti in umetnosti, Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1998. 1167–1181.

Pesti 2002 = Pesti Mizsér Gábor: Új Testamentum magyar nyelven [1536]. (Bibliotheca Hungarica Antiqua 
34.) Budapest: Balassi, 2002.

Runcan 1973 = Runcan Simona (ed.): Dimitrie Cantemir Istoria ierioglifică. Bucureşti: Minerva, 1973.
Szabó 1987 = Szabó András: Mágocsy Gáspár és András udvara. In: R. Várkonyi Ágnes (szerk.): Magyar 

reneszánsz udvari kultúra. Budapest: Gondolat, 1987. 263–280.
Tasmowski 2009 = Tasmowski Liliane: În ajunul unei ediții transliterate şi electronice a Tetraevanghelului 

bilingv slavo-român de la Sibiu. In: Borghello Giampaolo, Lombardi Daniela, Pantaleoni Daniele 
(ed.): Per Teresa. Obiettivo Romania. Studi e ricerceh in ricordo di Teresa Ferro. Vol. 2. Udine: Forum 
Editrice, 2009. 327–338.

TESz = Benkő Loránd (szerk.): A magyar nyelv történeti etimológiai szótára. 3. kötet. Budapest: Akadémia 
Kiadó, 1976.

Verkholantsev 2008 = Verkholantsev Julia: Ruthenica Bohemica. Ruthenian Translations from Czech in 
the Grand Duchy of Lithuania and Poland. (Slavische Sprachgeschichte. Bd. 3.) Berlin: Lit Verlag, 2008.

Zoltán 2006 = Zoltán András: Előszó – Предисловие – Foreword. In: Zoltán András (ред.): Няговские 
поучения – Nyagovai Posztilla. Факсимильное воспроизведение текста по изданию А. Л. Петро-
ва с вводной статьей Ласло Дэжё. Nyíregyháza: Nyíregyházi Főiskola Ukrán és Ruszin Filológiai 
Tanszék, 2006. VII–XV.

LEVENTE NAGY
Department of Romanian Philology, Eötvös Loránd University, Budapest, Hungary

Slavonisms in Two 16th-Century Romanian Printings:  
The Tetraevangelion of Sibiu (1551–1553) and the Postilla of Niagovo (1563–1568)

The bilingual Slavo-Romanian Tetraevangelion (Tetraevanghelul slavo-român de la Sibiu) was published in 
1551–1553 at Sibiu. According to Lajos Demény, the Tetraevangelion of Sibiu was translated in Moldavia, 
while according to Ion Gheţie and Alexandru Mareş, it was translated in Southern Transylvania. More 
recently, Ioan-Florin Florescu has argued that two other Czech Bibles (Biblia Drážďanská, 1370; Biblia 
Olomoucká, 1417) were used by the translators to translate the Tetraevangelion of Sibiu.

The phrase λεγεώνα αγγέλων, λεγε⌉να ανγγελ⇓ is rendered in the Romanian text as doosprezece întunerece 
de ingeri, i.e. ‘twelve darkness angels’. Very strange in the Romanian text is the expression întunerece meaning 
‘darkness’. In the Biblia Drážďanská and Biblia Olomoucká, we find the following text: i dá mi nynie viece 
než dvandácte tem anjelóv / by mi dal ninye wiece nezli dwanadst tem andyelow. Here, the word tem is 
the equivalent of legion, and in modern Czech, it means the same as the Romanian întunerece ~ întuneric 
denoting ‘darkness’. The Czech tma is derived from the Old Slavic τ⇓μα meaning ‘legion, crowd, multitude, 
10,000–12,000 people’. The Old Slavic τ⇓μα is a word of Turkish origin. The original word (tümän, tümen) 

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC



316	 Studia Slavica Hung. 68 (2023) 1–2, 305–316

has the same meaning as in Old Slavic. When τ⇓μα was borrowed, a homonym of this word already existed 
in Old Slavic, i.e. there was already a word (τ⇓μα) with exactly the same form but with a different meaning: 
‘darkness’. In the course of usage, the two words became confused, and in Czech tma ~ tem lost the meaning 
‘multitude, legion’, and only the meaning ‘darkness’ remained.

On the basis of the examples presented above, we can formulate the following question: can we assume 
a direct philological connection between the texts in the case of similar or identical translation solutions 
of Czech, Romanian, German, and Hungarian Bible translations, which were produced far apart in time 
and space? In this study, I have tried to prove that there was a common multilingual biblical-ecclesiastical 
oral terminology in the Carpathian Basin in the 15th and 16th centuries. In the absence of written Bible 
translations, priests translated and explained the Latin or Old Slavonic biblical texts orally to their audience 
during church services. The resulting oral biblical vocabulary may also have been the source of the translators 
of the Tetraevangelion of Sibiu. Another analogy can be used to support this hypothesis: the first collection 
of Romanian Calvinist postillas published in Brasov in 1568 by Deacon Coresi (Postilla of Niagovo) was also 
produced in Ruthenia and later sent to southern Transylvania for printing.

Keywords: Postilla of Niagovo, Tetraevangelion of Sibiu, Biblia Drážďanská, Biblia Olomoucká, Reformation 
among Romanians and Ruthenians, Slavonism, multilingualism, Church Slavonic, Biblical Lexicology

Open Access. This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0), which permits unrestricted use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are credited, a link 
to the CC License is provided, and changes – if any – are indicated. (SID_1)

Unauthenticated | Downloaded 12/30/25 04:29 PM UTC


