
Source: Apulum

Apulum

Location: Romania

Author(s): Levente Nagy

Title: QUELQUES CONSIDÉRATIONS SUR LE CATÉCHISME PERDU ET RETROUVÉ DE 
GEORGES BRANKOVIĆ
Some Considerations on the Lost and Found Catechism of George Branković

Issue: 1 supp./2024

Citation 
style:

Levente Nagy. "QUELQUES CONSIDÉRATIONS SUR LE CATÉCHISME PERDU ET 
RETROUVÉ DE GEORGES BRANKOVIĆ". Apulum 1 supp.:33-48.

https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=1256437

The Central and Eastern European Online Library

The joined archive of hundreds of Central-, East- and South-East-European  publishers, 
research institutes, and various content providers

You have downloaded a document from

https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=1256437


CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

QUELQUES CONSIDÉRATIONS SUR LE CATÉCHISME PERDU ET 

RETROUVÉ DE GEORGES BRANKOVIĆ 

 

NAGY LEVENTE 

Eötvös Loránd University Budapest 

 

 
Some Considerations on the Lost and Found Catechism of George Branković 

ABSTRACT 

 

George Branković (Gheorghe Brancovici, Đorđe Branković, 1645-1711) was the brother 

of the Greek Orthodox bishop of Transylvania, Sava Brancovici (1615-1683). Initially, he was 

Apafi’s envoy and interpreter in Constantinople. Later, he became secretary to the Prince of 

Wallachia, Şerban Cantacuzino (reigned 1678-1688).  Emperor Leopold I granted Branković the 

title of baron in 1683 and count in 1688. In 1690, imperial general Ludwig Wilhelm von Baden 

arrested him because he believed that Branković was inciting the Serbs against Vienna. After his 

arrest, Branković remained in prison for the rest of his life: he was imprisoned in Vienna until 

1703 and then in Egger in Bohemia until 1711. During his imprisonment, he even composed an 

anti-Catholic and anti-Calvinist catechism.  

It was Emil Turdeanu who, during research carried out in 1936 and 1937 at the Library of 

the Royal Serbian Academy in Belgrade, discovered three religious works by George Branković. 

At the time, these three texts by Branković were in two different manuscripts. One, designated by 

Turdeanu as A, carried the number 168/8. The contents of this manuscript were as follows: 1. 

Book of holy prayers; title: Carte aciasta a sfântelor rugăciuni. 2. Catechism, in questions and 

answers, including 44 chapters (untitled) 3. Advice for true travelers; title: Cătră adevărați 

călători, comprising thirteen paragraphs. The other manuscript named by Turdeanu B, bore the 

number 236. According to him this manuscript presents the same texts as manuscript A except that 

it omits from the end of the Book of Prayers a brief biographical note, deletes the incomplete text 

from the end of manuscript A, that is to say Advice for true travelers. On the basis of two short 

autobiographical notes contained in the text of manuscript A, Turdeanu was able to establish 

precisely that the said manuscript was completed in October 1690. Manuscript B being a copy of 

manuscript A was written later and must have been made by one of those men with whom 

Branković came into contact during his stay in prison in Vienna: a certain Jovan Aleksijević, 

dvornik pisar with the despot, or Jovan Lipovskí, a relative of Branković, who accompanied the 

prisoner in his exile to Egger in Bohemia, and who collected the last confessions. It is thanks to 

him that, after long efforts with the Austrian authorities, the literary heritage of Georges Branković 

was returned to Serbian circles. 

Shortly after the publication of Turdeanu’s article on the discovery of Branković’s 

religious works, World War II broke out. Thus, Turdeanu no longer had the opportunity to make a 

more in-depth study of this subject, nor to edit these three works of Branković. Especially since 

even Turdeanu believed that during the bombing of Belgrade in April 1940 by the German air 

force, the two manuscripts containing Branković’s three texts had been destroyed. Fortunately, this 

is not the case, because during the bombing only manuscript 168/8 was destroyed. The other 

 
 Cette étude a été réalisée avec le concours du projet ”ORTHPOL – Orthodoxies and Politics: The 

Religious Reforms of Mid-17th Century in Eastern and South-Eastern Europe” financée par le 

Conseil Européen de la Recherche (ERC) au sein du programme pour la recherche et l’innovation 

de l’Union Européenne Horizon-2020 (accord de financement n° 950287). 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 34 

manuscript bearing the number 236 was preserved and can still be found today in the archives of 

the Library of the Serbian Academy (Српска Akadемија наука и уметности, SANU) under the 

same symbol. This manuscript is not autograph and contains only the prayer book and the 

catechism.  

Relevant literature has so far only registered the existence of the catechism, but the text 

has not yet received proper scholarly treatment. In the catechism, Branković defined Eastern 

Orthodoxy in opposition to Transylvanian Calvinism and the pressure of Catholic cultural 

colonisation emanating from the Viennese court. Branković’s work is a particularly important 

piece of cultural heritage because it deals with topics that are not usually discussed in 

contemporary catechisms: witchcraft, oath-breaking, popular religiosity, etc. In my study, I would 

like to make a brief comparison between some chapters of Branković’s catechism and between the 

other catechisms of the time (Ștefan Fogarasi, Varlaam, Cyrille Loukaris) and between the 

prefaces written to the different books of the New Testament text of the New Testament of Bălgrad 

(1648). I will treat first of all the chapters in which faith, good works and fasting are discussed. 

 

 

Cuvinte-cheie: Gheorghe Brancovici, catehism ortodox, dispută teologică, Reforma și românii, 

Noul Testament de la Bălgrad (1648) 

Key words: George Brancovici, orthodox catechism, theological dispute, Reform and Romanians, 

New Testament of Bălgrad (1648) 

 

 

C’est Emil Turdeanu qui au cours des recherches menées en 1936 et 1937 

à la Bibliothèque de l’Académie Royale Serbe de Belgrade découvrit trois 

œuvres religieuses de Georges Branković (Gheorghe Brancovici, Đorđe 

Branković). À l’époque, ces trois textes de Branković se trouvaient dans deux 

manuscrits différents. L’un, qui étant désigné par Turdeanu par A, porta la cote 

168/8. Le contenu de ce manuscrit était le suivant: 1. Livre des saintes prières; 

titre: Carte aciasta a sfântelor rugăciuni. 2. Catéchisme, en question et réponses, 

comprenant 44 chapitres (sans titre) 3. Conseils aux vrais voyageurs; titre: Cătră 

adevărați călători, comprenant treize paragraphes. L’autre manuscrit nommé par 

Turdeanu B, porta la cote 236. Selon lui ce manuscrit présente les mêmes textes, 

que le manuscrit A sauf „ qu’il omet de la fin du Livre des prières une brève 

notice biographique […] il supprime le texte incomplet de la fin du manuscrit A, 

c’est-à-dire les Conseils aux vrais voyageurs. Pour le reste, il est la copie exacte 

du brouillon [c’est-à-dire du manuscrit 168/8]: écrit soigneusement par une autre 

main, il offre une rédaction claire, débarrassée de toutes les ratures de l’original, 

et insère les additions marginales à leur place dans les lignes.”1. 

Sur la base de deux courtes notes autobiographiques contenues dans le 

texte du manuscrit A, Turdeanu a réussi à établir avec précision que ledit 

manuscrit a été écrit en octobre 1690. Le manuscrit B étant une copie du 

manuscrit A fut écrit plus tard, et il doit avoir été fait par un de ces hommes avec 

lesquels Branković eut contact pendant son séjour en prison à Vienne: un certain 

 
1 Turdeanu 1939, p. 8. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 35 

Jovan Aleksijević, dvornik pisar auprès du despote, ou Jovan Lipovskí, un 

parent de Branković, qui accompagna le prisonnier dans son exil à Egger en 

Bohême, et qui en recueillit les dernières confessions. C’est grâce à celui-ci 

qu’après de longues démarches auprès des autorités autrichiennes l’héritage 

littéraire de Georges Branković fut rendu aux milieux serbes2. 

On sait que en 1688 Branković se trouvait à Vienne en tant que 

représentant du prince valaque Șerban Cantacuzino. Il tenta d’utiliser la cour 

pour réaliser ses objectifs politiques et personnels. C’est pour cette raison qu’il 

présenta aux cercles politiques viennois un mémorial dans lequel il expliqua les 

modalités de restauration de l’Empire illyrien (qui, selon lui, aurait inclus la 

Bosnie, la Serbie, l’Albanie, la Bulgarie et la Macédoine.). Les Serbes devraient 

être autorisés par l’empereur d’élire leur propre roi (despote) avec le titre de tsar, 

qui rétablira les frontières de l’ancien empire illyrien; les peuples qui y vivent 

peuvent conserver leur religion grecque orientale; les troupes impériales 

combattant les Turcs dans les Balkans devraient être approvisionnées par 

l’empereur, et les troupes locales rebelles devraient être entretenues par les 

locaux; Branković devrait recevoir le titre de duc impérial avec une 

compensation annuelle de 4800 forints, l’empereur devrait le nommer 

commandant en chef des troupes impériales combattant dans les Balkans; les 

domaines d’Ineu (Borosjenő) et de Vințu de Jos (Alvinc) confisqués par le 

prince de Transylvanie doivent être restitués à la famille Branković3. Ces 

demandes ridicules et fantaisistes n’ont pas été complètement rejetées à Vienne: 

bien qu’on reconnaisse que Branković est un descendant des anciens despotes 

serbes, il n’a pas reçu le titre de duc, mais celui de comte. En même temps la 

cour de Vienne était disposée à le nommer à la tête des peuples balkaniques qui 

se rebellent contre les Turcs. Branković fut ainsi envoyé par l’empereur auprès 

du général Federico Veterani, qui à son tour l’envoya en Valachie. Au printemps 

1689, il réussit à rassembler 800 volontaires avec lesquels il souhaitait 

déclencher le soulèvement en Serbie. Pendant ce temps, les impériaux arrêtèrent 

l’archimandrite Isaïe, qui revenait de sa mission diplomatique à Moscou. Du 

témoignage d’Isaïe, les impériaux apprirent que Branković ”est l’homme des 

Russes”. Pour clarifier les choses, à la fin du mois octobre 1689 Branković fut 

convoqué au camp du prince Ludwig von Baden à Kladova, où il est finalement 

arrêté et emmené à Sibiu. En juin 1690, il fut emmené à Vienne, où l’hôpital 

pour pauvres de la ville (Hospitalis Domus) lui fut désigné comme résidence 

 
2 Ibidem, p. 10.  
3 Le memorandum de Branković (Copia dei punti che l’illirici, bosnesi e bulgari fecero presentare 

all’imperatore per Giorgio Brancovicz essendo loro despoto) se trouve dans la collection Luigi 

Ferdinando Marsigli de la bibliothèque universitaire de Bologna: Biblioteca Universitaria di 

Bologna, Fondo Marsigli, ms. 54. fol. 317-319. L’édition du memorandum: Tomić 1905, p. 35-42. 

Voir aussi: Blažević 2012, p. 34-35; Karaula 2018; p. 102-103; Đuričić 2020, p. 20-27.  



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 36 

forcée. Sur la base de ces données, nous pouvons affirmer que les trois œuvres 

religieuses déjà mentionnées ont été écrites entre novembre 1689 et octobre 

16904. 

Peu de temps après la publication de l’article de Turdeanu sur la 

découverte des œuvres religieuses de Branković, la Seconde Guerre mondiale 

éclata. Ainsi, Turdeanu n’a plus eu l’occasion de faire une étude plus 

approfondie de ce sujet, ni d’éditer ces trois ouvrages de Branković. D’autant 

plus que même Turdeanu croyait que lors du bombardement de Belgrade en avril 

1940 par l’aviation allemande, les deux manuscrits contenant les trois textes de 

Branković avaient été détruits5. Heureusement, ce ne fut pas le cas, car lors du 

bombardement, seul le manuscrit 168/8 a été détruit. L’autre manuscrit portant la 

cote 236 a été conservé et se trouve encore aujourd’hui dans les archives de la 

Bibliothèque de l’Académie Serbe (Српска Aкадемија наука и уметности, 

SANU) sous la même cote. Ce manuscrit, comme je l’ai déjà dit, n’est pas 

autographe et ne contient que le livre de prières et le catéchisme. Au cours de 

nos recherches effectuées avec notre collègue Ovidiu-Victor Olar dans les 

archives de la SANU, nous n’avons pas pu réaliser une copie complète de ce 

manuscrit. C’est pourquoi, dans la suite de cette étude, j’analyserai seulement 

deux chapitres du catéchisme, à savoir le chapitre sur la foi et sur les bonnes 

œuvres. Nous prévoyons qu’à l’avenir, dans le cadre d’un projet ERC 

(Orthodoxies and Politics: The Religious Reforms of Mid 17th Century in South-

Eastern Europe) nous réaliserons une édition complète du livre de prières et du 

catéchisme. 

Selon Turdeanu, Branković composa son catéchisme pour contrecarrer la 

propagande catholique qui s’est de plus en plus intensifiée depuis 1688 en 

parallèle à l’installation de la domination des Habsbourg en Transylvanie6. 

Damaschin Mioc affirma que le catéchisme de Branković est une réponse aux 

catéchismes calvinistes et catholiques publiés au XVIIe siècle en Transylvanie7. 

Récemment, l’étude la plus sérieuse sur le catéchisme de Branković a été rédigée 

par Jan Nicolae. Selon lui, le catéchisme ”est un bréviaire destiné à renforcer la 

foi orthodoxe” et avait pour but ”d’empêcher la tentative de catholicisation des 

Roumains”8. 

Dans ce qui suit, j’analyserai dans quelle mesure les éléments de la 

théologie orthodoxe apparaissent dans le catéchisme de Branković. Des 

antécédents présentés ci-dessus, on pourrait s’attendre à un catéchisme purement 

orthodoxe. Pour voir dans quelle mesure cela est réalisé je présenterai quelques-

 
4 Marsigli 1930, p. 120; Mioc 1987, p. 11-12. 
5 Turdeanu 1997, p. 327. Voir aussi: Nicolae 2011, p. 45. 
6 Turdeanu 1939, p. 12. 
7 Mioc 1987, p. 18. 
8 Nicolae 2011, p. 44-45. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 37 

unes des questions théologiques sensibles et très débattues au XVIIe siècle, 

questions qui sont abordées par Branković lui-même aussi. Afin de montrer le 

plus clairement possible les traits caractéristiques du catéchisme de Branković, 

j’aborderai ces questions dans le contexte des catéchismes calvinistes (Ștefan 

Fogarasi et Cyrille Loukaris) et orthodoxe (Dosithée de Jérusalem). Ces 

catéchismes ont également été composés au XVIIe siècle, et il est difficile 

d’imaginer que Branković, n’aurait pas connu ces ouvrages. 

L’un de ces problèmes est la question de la justification. À la question 

”comment et de quelle manière je me justifierai devant Dieu”, („cum și în ce 

chip mă vei îndirepta înaintea lui Dumnezeu”) nous trouvons les réponses 

suivantes. Premièrement, déclare Branković, la justification n’est possible que 

parce que Jésus a payé notre dette envers Dieu par son sacrifice. Ainsi nous 

sommes justifiés par la miséricorde de Dieu, mais à cause de la perfection de 

Jésus. Autrement dit, Jésus n’était pas né sous le signe du péché originel. Pour le 

sacrifice (paiement) parfait de Jésus, Dieu ”te délivrera, pécheur, des liens de tes 

péchés, et te rendra libre et juste par le salut” („pe tine păcătos dintre legăturile 

păcatelor tale te va dezlega și te va face a fi cu mântuire slobodă, dreaptă”)9. 

Pour souligner le fait que dans le processus de justification, la miséricorde de 

Dieu et la satisfaction (rédemption) du Christ sont primordiaux, Branković cite 

l’épître de Paul aux Romains: ”Etant gratuitement justifié de sa grâce, par la 

rédemption qui est en Jésus-Christ”10 (Rom 3, 24). Dans des écrits des 

réformateurs (Luther, Calvin etc.) cette épître de Paul a joué un rôle primordial 

en ce qui concerne la construction de la doctrine de la justification par la foi 

seule11. C’est ainsi que même dans la préface écrite fort probablemant par 

György Csulai et traduite en roumain par le protopope Ioan d’Ilia à cette lettre 

de Paul dans le Nouveau Testament de Bălgrad de 1648 nous la trouvons: ”Qu’il 

enseigne à l’homme pécheur qu’il ne sera justifié devant Dieu que par la foi en 

Jésus-Christ. Ainsi donc l’homme ne sera justifié que par la miséricorde de 

Dieu, et non par le mérite de ses œuvres, bien qu’il soit convenable de faire de 

bonnes œuvres, sans lesquelles la vraie foi ne peut exister, comme le dit la lettre 

de Jacques, chapitre 2, verset 17. Et quand il dit que c’est seulement par la foi 

que nous serons justifiés, cela signifie que la vraie foi est la main du chrétien, 

avec laquelle il attrape Christ.”12. 

Également dans la préface à l’épître de Jacques on peut lire la même idée: 

”L’apôtre Paul parle de la vraie foi qui aboutit toujours à de bonnes œuvres. 

Avec cette foi, nous nous justifions devant Dieu. La foi, c’est comme la main de 

 
9 SANU, ms. 236, fol. 77r. 
10 Ibidem, fol. 78r. Je cite la Bible après la traduction de Jean Diodati: La Saint Bible intérprété par 

Jean Diodati, Genève, 1644. 
11 Douglass 1996, p. 242. 
12 NTB, p. 409. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 38 

l’âme du chrétien avec laquelle il saisit le Christ, avec tous les biens qu’il aura 

lui aussi de cette manière.”13. 

La métaphore ”la foi comme la main de l’âme” c’est un lieu commun de 

la théologie protestante. Cette notion n’apparaît pas uniquement dans l’oeuvre de 

Luther, de Jean Calvin, de Théodore de Bèze, de William Perkins, mais il est 

présent même dans la célèbre Confession de foi de Cyrille Loukaris publiée en 

latin (1629) ainsi qu’en grec (1633).  

”Nous croyons que l’homme est justifié par la foi, et non pas par les 

oeuvres. Mais quand nous disons ‘par la foi’ nous signifions le corrélat de la foi, 

qui est la Justice du Christ, que la Foi appréhende [comme une main], et nous 

applique pour notre salut. Or nous recognoissons que cela s’accorde très bien, et 

ne préjudicie en aucune sorte aux bonnes œuvres. Car la verité même nous 

enseigne qu’il ne faut point négliger les bonnes œuvres, et que ce sont des 

moyens nécessaires, et les témoignages de notre vocation (et qu’elles sont des 

moyens pour témoigner de notre foi et confirmer notre appel).”14. 

La confession de Cyrille a suscité de nombreuses réactions dans le monde 

orthodoxe oriental.15 Parmi les écrits qui cherchaient explicitement à 

contrecarrer l’enseignement attribué à Loukaris, une place importante était 

occupée par la Confession de Dosithée patriarche de Jérusalem (1672). L’œuvre 

de Dosithée reflète et réfute la confession de Cyrille chapitre par chapitre, tout 

en fournissant également ce qui, selon l’auteur, sont les déclarations 

théologiques correctes sur le sujet abordé. Comme le montre le fragment ci-

dessous, le canon 13 est consacré dans son intégralité à une exposition de ce 

qu’est la vraie foi.  

”Nous croyons que l’homme n’est pas justifié par la foi toute seule, mais 

par une foi qui opère dans l’amour, c’est-à-dire par la foi et par les œuvres. 

Quant à [l’idée que] la foi remplit la fonction d’une main avec laquelle l’homme 

chrétien saisit la justice qui est en Christ et l’applique à nous pour le salut, nous 

savons qu’elle est loin de toute piété. Car la foi ainsi comprise conviendrait à 

tout le monde, et il n’y aurait personne qui ne serait sauvé, ce qui est 

évidemment faux. Au contraire, nous croyons plutôt que ce n’est pas le corrélatif 

de la foi, mais la foi qui est en nous, qui nous justifie par les œuvres devant le 

Christ. Mais nous considérons les œuvres non comme des témoins qui 

confirment notre vocation, mais comme des fruits en eux-mêmes, par lesquels la 

foi reçoit son efficacité, et qui sont dignes en eux-mêmes, par les promesses 

 
13 Ibidem, p. 365. 
14 Loukaris 1629, p. 9. L’expression comme une main se trouve seulement dans la version grecque 

de la Confession de Loukaris. Voir: Conțac 2017, p. 220. 
15 Olar 2019, p. 200-235. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 39 

divines, afin que chaque croyant puisse recevoir [les justes mérites pour] ses 

actes par son propre corps, que soit bon ou mal.”16. 

En condamnant la métaphore selon laquelle ”la foi est la main de l’homme 

chrétien qui saisit le Christ” (NTB), ou que ”la foi est semblable à une main qui 

saisit la justice du Christ” (Loukaris) Dosithée nous a sugéré que cette 

métaphore n’est pas compatible avec la doctrine de l’église orientale. Mais cette 

métaphore est également utilisée par Branković. 

”Question: Mais pourquoi est-il dit que c’est par la foi que nous serons 

justifiés?  

Réponse: Parce qu’avec la foi, comme avec une main, nous saisissons 

cette miséricorde, comme un trésor précieux.”17. 

Dans le catéchisme de Branković cette déclaration est suivie d’un long 

chapitre sur la foi. Ce qui est étrange dans ce chapitre c’est le fait que Branković 

ignore les détails théologiques de la foi, et il traite le sujet d’un point de vue 

personnel et autobiographique. Les questions et réponses traitées par lui dans ce 

chapitre nous montrent le trouble dévotionnel de Branković. Cette crise 

spirituelle et religieuse personnelle est tout à fait inhabituelle non seulement 

dans un catéchisme, mais aussi dans toute la littérature religieuse roumaine de la 

fin du XVIIe siècle. Est-il possible que je perde complètement ma foi? – voici la 

question principale à laquelle réfléchit Branković.  

”Question: Et si je perds complètement ma foi? […] Mais est-ce que 

parfois même les saints de Dieu en viennent à douter, comme ces gens qui 

montrent qu’ils n’ont aucune foi en Dieu?”18. La réponse – dans laquelle 

Branković utilise à nouveau la métaphore susmentionnée – à cette question est 

que la foi n’est jamais totalement éteinte chez l’homme, mais seulement 

affaiblie. Mais même avec cette foi affaiblie, l’homme peut se justifier: ”Même 

la foi faible saisit encore la bonté du Christ, tout comme la main faible qui 

tremble, mais qui est encore capable de prendre le don promis.”19. 

L’affaiblissement de la foi ne se manifeste que dans les signes extérieurs 

de la foi. Les racines de la foi, cependant, sont si fermement ancrées dans le 

cœur de l’homme chrétien qu’elles ne pourront jamais en être totalement 

éradiquées. Planter la foi dans le cœur de l’homme est l’œuvre et le don de Dieu 

accordé à l’homme justifié. Branković souligne que ce don est accordé à 

 
16 Le text de la Confession de Dosithée je cite après: Conțac 2017, p. 222. 
17 „Întrebare: Dară că se să zice că cu credință ne vom înderepta? 

Răspuns: Printru această că credința ca cu o mână prinde aceea milă, ca pre o avuție de mult preț.” 

SANU, ms. 236, fol. 78r. 
18 „Întrebare: Dară de mi se va sfârși de tot credința? [...] Întrebare: Iară că ce sosescu căte odată și 

sființi lui Dumnezeu la îndoiri ca acele ca cum nice are ave credință la Dumnezeu?”. Ibidem, fol. 

79r-v. 
19 „Și credința slabă încă prinde bunătatea lui Hristos tocma ca și mâna neputincioasă, săvai 

cutremură, iară încă și tot va lua darul hărăzit.”. Ibidem, fol. 79r. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 40 

l’homme par la miséricorde de Dieu, qui conclut ainsi une alliance de 

réconciliation avec le chrétien justifié. 

„Réponse: Si notre foi doit s’éteindre, cela signifie seulement que les 

signes extérieurs de la foi pourront cesser. C’est également ce qui s’est passé 

avec l’apôtre Pierre lorsqu’il a renié notre Seigneur. Mais les racines de la vraie 

foi, qui sont plantées dans le cœur d’un homme justifié, ne périront jamais 

jusqu’à la mort. 

Question: D’où cela vient-il? 

Réponse: De là, parce que l’alliance de paix et de miséricorde que Dieu a 

noué avec ses croyants ne se brisera jamais, même si les montagnes et les 

collines étaient secouées par des tremblements de terre. [...] C’est ainsi que 

même l’homme chrétien arrive parfois à des moments de tristesse, mais cela 

n’affecte que les sentiments et les signes extérieurs de la foi, et en même temps 

le fondement de la foi n’est pas éteint. Car, comme l’étincelle brille sous 

l’éponge ou les cendres, de même façon est maintenu la foi [dans le cœur de 

l’homme chrétien] et elle ne s’éteindra jamais. [...] L’eau qui coule de la source 

et qui, dans la chaleur de l’été, cesse de couler, mais la source ne se tarit pas 

complètement; dans le froid de l’hiver, l’arbre ne fleurit pas, mais il ne se 

dessèche pas complètement. Il en va de même pour la foi de l’homme chrétien: 

dans le feu de la tentation, dans le froid amer et dur des épreuves, elle s’affaiblit. 

Alors, à en juger uniquement par les signes extérieurs, la foi est donc comme un 

arbre qui ne fleurit plus. Mais la foi vraie et juste, qui nous conduit au salut, est 

profondément enracinée dans le cœur de l’homme et ne périt pas jusqu’à la mort. 

Dès que la chaleur de la tentation passera, et que le froid hivernal des épreuves 

sera dissipé […] à ce moment-là la foi sera renouvelée. Alors, les signes 

extérieurs de la foi seront à nouveau visibles, qui ressembleront à nouveau à un 

arbre en fleurs portant de bons fruits.”20. 

 
20 „Răspuns: De ni se va sfărși credința poate fi aceia ca semnele din afară a credinții să pot sfărși, 

precum să sfărși lui Pătru apostol pre când a tăgăduit spre Spăsitoriul nostru, iară rădăcinile 

credinței adevărate dintru inima omului îndereptat, până la moarte niciodată nu vor peri. [...] 

Întrebare: De unde vine aceasta? 

Răspuns: Dintru aceasta păntru că legătura păcii și a milii care Dumnezeu au făcut odată cu 

credincioși lui niciodată nu să va scrinti, munții și dealurile de cutremur de ar și răsuna [...]. Așa 

este aceia că și omul creștin uneori sosăște la prilej de întristare ce aceia dintru aceasta vine că 

simțirile credinții, sau alte semne din afară, din truparile s-are cunoaște săfărșecu, și rămâne 

temelia credinții ca pre cum strălucire schintei de supt spuză nicidecum săvai cu desăfârșit 

niciodată nu se va stânge. Ca precum cură apa din izvor și în zăpucul căldurii de vară încetează 

curgerea, iară încât nu sacă de tot; rodirea pământului de lemnu întru răceala scărbitei iarnii nu 

înflorește, iară încât l-usucă de tot. Așa și credința creștinului om, întru căldura ispitii, întru 

amarăle cercării, și întru aspre răcelile lor să continește, să încetază și dupre seamnele de afară nu 

înflurește, iară încât credința direaptă și adevărată rădăcinată în inima omului până la moarte nu 

piere, ce îndată ce căldura ispitii trece, și răceala iarnii întru aspre cercări le va îngădui, […]  



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 41 

La conclusion du chapitre sur la foi est que ce n’est qu’à ce moment-là 

que l’homme peut accomplir de bonnes œuvres s’il est justifié. Les bonnes 

œuvres sont le résultat de la foi, car sans la foi, personne n’est disposé à faire de 

bonnes œuvres. Paraphrasant l’épître de Jacques (3, 26), Branković affirme que: 

”Car comme le corps sans l’esprit est mort, ainsi aussi la foi sans les bonnes 

œuvres est morte. Les bonnes œuvres suivent immédiatement l’homme justifié, 

tout comme un bon arbre porte de bons fruits. Ainsi, toi aussi, tu seras appelé un 

homme né de nouveau.”21. 

Ce qu’il est important de souligner, c’est que dans le contexte dans lequel 

a été écrit le catéchisme de Branković, on ne peut pas parler d’idéologies ou de 

conceptions orthodoxes ou protestantes bien construites et homogènes. Il vaut 

mieux parler des conceptions personnelles de certains auteurs, conceptions qui 

sont elles aussi assez hétérogènes. Ce qui frappe chez Branković, c’est 

l’originalité de certaines idées. Bien qu’il ne le dise pas explicitement, je pense 

que par les signes extérieurs de la foi, Branković entend en fait les bonnes 

œuvres. Lorsque la foi s’affaiblit, l’homme n’est plus capable de bonnes actions. 

Pour le prouver, Branković invoque l’exemple de l’apôtre Pierre, qui a renié 

trois fois le Christ. Selon Branković, la ”foi de salvatrice” ne meurt jamais 

complètement chez l’homme, et lorsque les mauvaises conditions, à cause 

desquelles la foi de l’homme s’est affaiblie, passeront, elle renaîtra. 

Le chapitre sur les bonnes œuvres commence par l’idée selon laquelle par 

la foi nous devenons membres du royaume de Dieu dès notre vie. Après la mort, 

”nous parvenons à la vie éternelle en voyant Dieu face à face”.22. Mais ce n’est 

pas grâce à nos bonnes œuvres que la vie éternelle nous est assurée, mais par la 

miséricorde de Dieu et le mérite de Christ. Nous ne pouvons pas racheter notre 

salut par de bonnes œuvres: 

”Question: Le salaire du péché est la mort, donc le salaire des bonnes 

œuvres est la vie éternelle? 

Réponse: Ce n’est pas ce que dit l’apôtre Paul, mais c’est ce qu’il dit: «car 

le salaire du péché est la mort: mais le don de Dieu est la vie éternelle.» (Rom, 6, 

[23])23. […] Mais nos bonnes actions ne suffisent pas à payer intégralement 

notre dette et le prix de la vie éternelle. 

 

numaidecât se va înnoi credința, și cu semne dinafară, încă iarăși cu facere rodului de poame bune 

să va arăta.” Ibidem, fol. 79v-80v. 
21 „Răspuns: De vei arăta bună rodirea aceia că precum trupul fără de suflet iaste făptură moartă, 

întru acela chip iaste și credința fără de fapte bune făptură moartă, faptele bune numaidecât 

urmează pre îndereptatul om, precum și lemnul bun face poame bune, și te vei numi nouavă născut 

om.”. Ibidem, fol. 82r. 
22„Răspuns: Împărăția vieții de vecie care o stăpânim întru această viață prin mijlocul credinții 

până vom sosi la vederea lui Dumnezeu de față fățăș întru viața cea vecinică.” Ibidem, fol. 80v.  
23 „Întrebare: Liafa păcatului este moartea, așa dară liafa faptelor bune este viața cea vecinică? 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 42 

Question: Pourquoi? 

Réponse: Parce que [...] il y a beaucoup de fautes et de folies dans nos 

œuvres. Et parce que nous ne pouvons rien faire de bon par nos propres forces, 

mais seulement par la miséricorde de Dieu. [...] Ainsi aussi vous, quand vous 

aurez fait toutes les choses qui vous ont été commandées, dites, nous sommes 

serviteurs inutiles: car nous avons fait ce que nous étions tenus de faire, ainsi 

nous enseigne notre Seigneur (Luc, 17, 10).”24. 

Ce passage présente des analogies lexicales et conceptuelles avec le 

catéchisme calviniste de Ștefan Fogarasi publié en 1648. 

„Question: Comment nos bonnes actions peuvent-elles n’avoir aucun 

mérite, alors que Dieu promet de les payer?  

Réponse: Ce paiement ne nous est pas accordé pour nos mérites mais par 

miséricorde de Dieu (Luc 17, 10): De même vous aussi, ‘quand vous aurais fait 

toutes les choses qui vous ont été commandées, dites, nous sommes serviteurs 

inutiles: car nous avons fait ce que nous etions tenus de faire, ainsi nous 

enseigne notre Seigneur.”25 

On peut constater que Branković, comme Fogarasi, cite le même verset de 

l’évangile selon Luc. En outre, Branković souligne que la vie éternelle n’est pas 

la récompense de nos bonnes actions, mais un don que Dieu nous fait. Mais pas 

comme une récompense pour nos bonnes actions, mais comme une récompense 

pour l’acte du sacrifice du Christ. Nos œuvres, aussi bonnes soient-elles, restent 

encore incomplètes et imparfaites en ce qui concerne notre rédemption: 

„Question: L’homme est donc condamné à la perdition pour ses 

mauvaises actions, mais il sera sauvé pour ses bonnes actions? 

Réponse: Ce n’est pas tout à fait vrai non plus. Selon la justice de Dieu, il 

est juste que nous soyons condamnés pour nos mauvaises actions. Cependant, 

nos bonnes œuvres ne suffisent pas à payer [notre dette envers Dieu] et ainsi 

nous rendre dignes de recevoir la vie éternelle. 

 

Răspuns: Nu zice așa apostolul Pavel, ce așa zice: Liafa păcatului este moartea, iară darul 

Dumnezeului este vecnica viața (Rim, 6 [23]).” (ibidem, fol. 96r). 
24 „Iară faptele noastre cele bune nu sănt cu întregie ca acele ca plată necurmată vecinică viață să 

fim vrednic a luva. 

Întrebare: Că ce nu? 

Răspuns: Păntru că [...] multă lipsă, multă sminteală este întru faptele noastre Păntru că nu dintru 

puterea noastră este de putem face vrun bine, ce dintru mila lui Dumnezeu. [...] De veți și face 

toate acele care voavă sănt poruncite, așa să ziceți fără de folos slugi săntem, păntru că ce au 

trebuit să facem aceia am făcut, așa învață Spăsitoriul nostru (Luc 17, 10)”. Ibidem, fol. 97r. 
25 „Întrebare: Cum să n’aibă nicio destoinicie faptele bune a noastre, când Dumnezeu făgăduește 

plată pentru acele? 

Răspuns: Aceea plată nu ni se dă din destoinicie ce din milă. Luc 17 v. 10: Și toate le-ați face încă, 

carele vouă-s poruncite încăși aceea ziceți: slugi fără de hasnă suntem, că cu ce ne-am ținut a face, 

aceea am făcut.” Fogarasi 1942, p. 54. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 43 

Question: Pourquoi pas? 

Réponse: Parce que, même si nous faisons de bonnes œuvres, certains ne 

les font que par habitude, d’autres par colère, d’autres par peur, d’autres par 

honte, d’autres seulement par dissimulation. [...] Il y a beaucoup de manques et 

de folies dans nos actes. Car ce n’est pas par notre propre force que nous 

pouvons faire du bien, mais par la miséricorde de Dieu. C’est pourquoi tout ce 

qu’il y a de bon dans nos œuvres ne vient pas de nous, mais de la miséricorde de 

Dieu. En effet, nous sommes redevables à Dieu de faire le bien, et quel mérite y 

a-t-il à faire ce que l’on est redevable de faire?”26 

L’incapacité de l’homme à faire le bien par lui-même est un topo 

largement débattu dans les catéchismes protestants. Il est également présent dans 

les catéchismes roumains: Presaca, 1642, le catéchisme de Fogarasi, 1648, et le 

Bouclier du catéchisme (Scutul catehismușului) de 1656. Dans sa réponse au 

catéchisme publié à Presaca, le métropolite Varlaam a également traité cette 

question de manière approfondie. Sur la base du verset de l’épître de Paul aux 

Éphésiens (2, 3: nous étions par nature des enfants de colère) le catéchisme 

calviniste déclare que personne ne peut parfaitement observer les 

commandements (la loi) de Dieu par ses propres forces:  

„4. Qu’exige donc de nous la Loi de Dieu? 

Jésus-Christ nous l’apprend dans le sommaire qu’il en donne: « Tu 

aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme, de toute ta 

pensée et de toute ta force. » C’est là le premier et le grand commandement. Et 

voici le second qui lui est semblable: « Tu aimeras ton prochain comme toi-

même.» De ces deux commandements dépendent toute la Loi et les Prophètes. 

5. Peux-tu parfaitement observer tout cela? 

Non, car par nature je suis enclin à haïr Dieu et mon prochain, et nous 

sommes des enfants de la colère.”27. 

 
26 „Întrebare: De este omul întru perire osândit păntru fapte rele, păntru fapte bune să va spăsi 

dară? 

Răspuns: Nice întru aceste nu iaste așa lucrul, păntru că faptele rele vrednice sănt dupre direptate 

să fie întru perire osândite, iară faptele noastre cele bune nu sănt cu întregie ca acele ca plată 

necurmată vecnică viață să fim vrednic a luva. 

Întrebare: Că ce nu? 

Răspuns: Păntru acele, păntru că precum și bine facem, unii numai dintru obicei fac, alții dintru 

mănie fac, alții dintru frică alții dintru rușinare, alții numai dintru arătare fac, alții dintru silă fac. 

[...]. Multă lipsă, multă sminteală este întru faptele noastre. Păntru că nu dintru puterea noastră este 

de putem face vrun bine, ce dintru mila lui Dumnezeu este. Dirept acee dară și folosul să-l 

cunoaștem a fi dintru mila aceluieș Dumnezeu. Păntru ca bine să facem cu acee săntem deator 

dirept acee dară ce vrednicie poți aștepta dintru lucru cela ce ești deator a face.” (SANU, ms. 236, 

fol. 96v-97r). 
27 „4. Ce pohteaște de la noi legea lui Dumnezeu?  

Îvață-ne pre noi domnul nostru Isus Hristos întru cuprinsătură unde zice așea: Iubește domnul 

Dumnezeul tău cu toată inma ta și cu tot sufletul tău și cu tot cugetăul tău și cu toată puterea ta. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 44 

Varlaam condamne cette conception en disant que seuls les païens et les 

incroyants non baptisés sont des enfants de la colère. Après le baptême, nous ne 

sommes plus des enfants de la colère et du diable et nous pouvons accomplir la 

loi de Dieu. Ceux qui n’y parviennent pas sont paresseux et insouciants: ”Dans 

toutes les Saintes Ecritures est montré que nous ne sommes plus des enfants de 

la colère, et que ce n’est pas vrai que nous ne pouvons pas observer les 

commandements de Dieu. L’incapacité de l’homme à observer la loi de Dieu, ne 

vient pas de Dieu, mais de la méchanceté et de la paresse de l’homme. [...] Il est 

écrit dans ce catéchisme qu’à cause de notre péché nous ne pouvons pas 

satisfaire la justice de Dieu pas même en partie, et nous augmentons au contraire 

chaque jour notre dette. C’est pour cette raison que nous devons chercher un 

autre médiateur, qui est notre seigneur Jésus Christ, qui peut payer pour nous. 

Cela nous plairait aussi: sans aucun effort, sans aucune peine de notre part, 

demander au Christ, notre Seigneur miséricordieux, de payer à notre place.”28 

En 1656 à Alba Iulia fut publié une réponse aux écrits polémiques de 

Varlaam, rédigée très probablement par György Csulai. Voici la réponse 

calviniste à l’idée de Varlaam: ”Par conséquent, ceux qui disent que c’est 

seulement à cause de leur paresse que l’homme ne peut pas accomplir la loi de 

Dieu, mais ceux qui le veulent peuvent l’accomplir, sont des menteurs et des 

trompeurs. […] Aucun saint, ni Abraham, ni Moïse, ni David, ni personne 

d’autre n’a été justifié pour avoir observé la loi; mais ils ont été justifés 

seulement par la miséricorde de Dieu, pour laquelle ils ont reçu le pardon de 

leurs péchés comme un don par [à cause du sacrifice unique] du Christ, et non 

pour le fait qu’ils auraient réussi à accomplir la loi.”29. 

Où peut être placée la conception de Brankovic? 

 
Aceasta-i de primă mai mare poruncă, și a doa ce să închipuiaște ei: ibeaște priiatinul ca însuț tine. 

De aceste doao porunci să țină toată leagea și prorocii. 5. Dară putea-veri ținea acesatea toate 

întregi? 

Ba nicidănăoară, că den fire sânt plecătoriu spre uriciune domniului mieu și priatiunnului mieu.”. 

Varlaam 1984, p. 196. 
28 „Arătat iaste din toată Scriptura Svântă că fii mâniei nu mai suntem să nu putem ținea întregi 

prouncile lui Dumnezeu. Ce aceasta neputință să nu poată omul nu-i de la Dumnezeu, ce-i de la 

nedestoinicia și de la lenea omului. [...] Cum scrie într-acest Catihizm de zice că noi nu putem face 

destul pentru păcatele noastre nice dintr-o parte, ce mai vârtos ne sporim păcatele din zi în zi, ci să 

căutăm împăcătoriu pre domnul Hristos să facă destul pentru noi, aceasta ne-are plăcea și noao: 

fără de nice o usteneală, fără de nici un chin să aflăm pre domnul Hristos împăcătoriu să facă 

destul pentru noi!” (ibidem, p. 198, 205). 
29 „Drept aceeia sunt mincinoși și înșelători cei care zic că numai pentru lene nu poate împle omul 

legea lui Dumnezeu, iară carii voesc, ei pot împle. [...] Nici un sfânt, nici Avram, nici Moise, nici 

David nici altul nimeni nu s-au îndereptat din ținerea legii; ce numai din mila lui Dumnezeu, 

pentru care au luat iertăciunea păcatelor în dar prin Christos, și nu pentru împlinirea legiei.” Scutul 

catechismușului, p. 11. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 45 

”Question: Si nous sommes justifiés en raison de la justice et de la sainteté 

du Christ, notre justification n’est-elle pas aussi due à la miséricorde du Christ? 

Réponse: Il est vrai que le sacrifice et la souffrance du Christ étaient 

parfaits et qu’il a donc payé notre dette en totalité, mais nous sommes toujours 

les enfants de la colère et de la mort. C’est pourquoi Dieu seulement, par sa 

miséricorde, a accepté le paiement parfait du Christ.”30. 

On peut constater que même par Branković l’homme est considéré comme 

le fils de la colère et de la mort. Sa justification n’arrive que par la miséricorde 

de Dieu, et par les mérites du Christ seuls. Contrairement à Varlaam, Branković 

ne parle pas du fait que seuls les païens et les non-baptisés sont des fils de la 

colère. Comme on peut le voir dans les citations ci-dessus, Branković affirme à 

plusieurs fois que l’homme ne peut jamais satisfaire aux exigences de la loi. Il 

insiste également sur le fait que nous recevons la vie éternelle comme un don, et 

non comme une récompense pour nos bonnes actions. À la fin du chapitre sur les 

bonnes actions, pour montrer l’utilité de celles-ci, Branković utilise une fois de 

plus une métaphore originale et suggestive: 

„Question: A quoi servent donc les bonnes actions? 

Réponse: De même qu’il te sert le chemin de marcher et d’arriver au 

domaine ou à la maison du propriétaire de ce lieu. De même que cette voie est 

donnée à toi par la miséricorde de ce maître, de même est la voie des bonnes 

œuvres, par laquelle tu vas et arrive à la vie éternelle, que le Seigneur Jésus a 

conquise pour toi par la miséricorde de sa consécration. Le domaine appartient 

donc au maître du lieu; le chemin et ta marche sur le chemin sont l’occasion, 

mais non la cause, par laquelle tu peux acquérir ce domaine. Il en est de même 

pour la vie éternelle, qui est un don de Dieu, mais non pas à cause de nos bonnes 

œuvres, car elles ne sont que le chemin et l’occasion d’accéder à la vie éternelle 

(Eph 2:10). 

Question: Les bonnes œuvres sont-elles donc utiles? 

Réponse: 1. Beaucoup, comme je l’ai dit, mais non pas parce que c’est par 

elles (c’est-à-dire par les bonnes oeuvres) te seraient justifiées, car elles ne 

suffisent pas pour cela. Mais elles sont le chemin par lequel tu peux accéder à la 

vie éternelle. 2. Elles sont utiles parce que Dieu nous ordonne [de faire de 

bonnes oeuvres]. 3. Elles sont utiles parce que tu es créé par Dieu pour le bien et 

non pour le mal. 4. Parce que les bonnes œuvres sont les signes de la foi et de 

notre justification, comme les bons fruits de l’arbre fruitier.”31. 

 
30 „Întrebare: De ne îndereptăm pentru vrednicia și îndestulirea lui Hristos nu este dară dintru mila 

aceasta? 

Răspuns: Adevărat este aceasta de te vei uita la îndestulirea lui Hristos păntru că acia jertvă cu 

usturime și vrednicia plată a fost [...] dar noi, cari fii mâniei și a morții sântem, ce dară Tatăl 

Dumnezeu au prin milă și au luat pentru noi vrednicia plata lui Hristos.”. SANU, ms. 236, fol. 77v. 
31 „Întrebare: De ce treabă sănt dară faptele bune? 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 46 

La métaphore selon laquelle les bonnes actions sont comme le chemin qui 

nous mène à la vie éternelle ne peut que nous rappeler le titre du livre de Ioan 

Zoba: Le court chemin des bonnes actions qui nous mène à la justification. En se 

basant sur l’hypothèse d’Alin-Mihai Gherman, Emanuel Conțac a montré que 

l’original du livre de Zoba est l’œuvre d’un représentant du puritanisme anglais, 

Robert Hill: Christian Directed (première édition 1606). L’œuvre de Hill a été 

traduite en hongrois en 1666 par Kézdivásárhelyi Matkó István sous le titre: 

Kegyes cselekedetek rövid ösvénykéje (Le court chemin des bonnes actions). La 

source directe de Zoba est cette traduction de Matkó32. Nous ne disposons pas 

d’éléments prouvant que Branković connaissait l’œuvre de Zoba, mais nous ne 

pouvons pas non plus exclure totalement cette possibilité. 

Sur la base des fragments que nous avons cités jusqu’ici de catéchisme de 

Branković, nous pouvons affirmer qu’il utilise très souvent le vocabulaire 

protestant de l’époque. Cela ne signifie pas pour autant que son œuvre soit un 

catéchisme protestant. Mais cela nous montre quand même que ce discours lui 

était familier. Ceci est d’autant plus important que l’on sait que le catéchisme a 

été rédigé alors que Branković était en état d’arrestation à Vienne. Nous savons 

qu’il ne s’agissait pas d’une peine de prison ferme, mais plutôt d’une résidence 

forcée. Mais même dans ces conditions, il ne disposait pas de livres ou d’autres 

sources (manuscrits) pour rédiger son œuvre. Ce que l’on peut admettre, c’est 

qu’il avait une Bible avec lui. Branković cite très souvent le texte des Saintes 

Écritures, il n’est donc pas difficile de déterminer quel type de Bible il avait sous 

la main lors de la rédaction du catéchisme. On s’attendrait à ce qu’il cite des 

passages bibliques du Nouveau Testament de Bălgrad ou de la Bible de Bucarest 

(1688). Mais les citations sont tirées de la Bible réformée hongroise de Károli 

Gáspár, publiée pour la première fois en 1590. En voici quelques exemples: 

 

 

 

 

Răspuns: De ce treabă este calea pre care tu mergi și sosești la moșie sau ocina care stăpănitorul 

locului din mila lui au dat ție, tocma așa mergi pre căile a bunelor fapte și sosești la vecnica viață, 

care domnul Isus au câștigat ție dintru mila sființiei sale. Ocina este dară împărătescu, adecă a 

stăpânitoriului locului; cale și mergere ta pre cale nu este pricina, ci este prilej a pute ține acea 

ocină. Așa și vecinica viața, este darul lui Dumnezeu, faptele noastre cele bune nu sănt pricină, ci 

cale și prilej a pute ține aceeaș vecinica viața (Efes 2, 10). 

Întrebare: Detreabă sănt dară faptele cele bune? 

Răspuns: 1. Încă foarte mare, precum ziș, iară nu ca prin mijlocul acelora să te spăsești, păntru că 

la acele nu sănt de ajuns, ce pre acele, ca pre o cale să sosești întru viața cea vecinică. 2 Sănt 

detreabă păntru că Dumnezeu poruncește. 3. Sănt de treabă păntru că de Dumnezeu ești făcut spre 

trai bun, iară nu spre răutății. 4. Păntru că faptele bune, arătătoare și vedereoasă semne sănt a 

credinții, și mulțămitei noastre, ca poamele bune lemnului roditoriu.” Ibidem, fol. 97v-98r. 
32 Gherman 2019, p. XIV-XVI; Conțac-Bucin 2021. 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Quelques considérations sur le Catéchisme perdu et retrouvé de Georges Branković 47 

 Branković Károli (1590) NTB (1648) Bible de 

Bucarest (1688) 

Bible de Diodati 

(1644) 

Rom 

3, 

24 

Din mila lui 

Dumnezeu în 

dar nem vom 
îndirepta, prin 

mijlocul 

răscumpărării, 
cari au fost într-

un Isus Hristos 

Megigazulnak 

pedig ingyen, 

Isten 
kegyelméből az 

Jézus 

Krisztusban lött 
váltságnak általa. 

 

Să să 

îndereapte în 

dar pren mila 
Lui, petru 

descumpărarea 

carea e în Iisus 
Hristos 

Îndereptându-se 

în dar cu al Lui 

har, pren 
răscumpărarea 

cea dentru 

Hristos Iisus. 

Étant gratuitement 

justifié de sa grâce, 

par la rédemption 
qui est en Jésus 

Christ. 

Luc 

17, 

10 

De veți și face 

toate acele care 

voavă sănt 

poruncite, așa 
să ziceți fără de 

folos slugi 

săntem, păntru 
că ce au trebuit 

să facem aceia 

am făcut. 

Ha mindazokat 

megcselekenditek 

is az melyeket 

néktek 
parancsoltattak, 

azt mondjátok, 

haszontalan 
szolgák vagyunk, 

mert az mit 

kellett 
cselekednünk, azt 

cselekedtük. 

 

Așa și voi 

când faceți 

toate cealea 

ce-s poruncite 
voao, ziceți că 

slugi 

netreabnice 
sântem, căce 

ce am fost 

deatori să 
facem făcut-

am. 

 

Așa și voi când 

faceț toate cealea 

ce-s poruncite 

voao, ziceț că: 
slugi netreabnice 

sântem, că ce 

sântem datori să 
facem, făcut-am. 

Ainsi aussi vous, 

quand vous aurez 

fait toutes les choses 

qui vous ont été 
commandées, dites: 

nous sommes 

serviteurs inutiles, 
car nous avons fait 

ce que nou étions 

tenus de faire. 
 

Isaie 

42, 

3 

Mlădița de 

tresiti înfărătă 

nu o fărămază 
Dumnezeu, și 

mucul sau 

feștila lumănării 
care afumază nu 

o stânge. 

Az 

megrepedezett 

nádat meg nem 
rontja, és az 

füstölgő gyertya 

belét nem óltja 
meg 

 Trestia frântă nu 

va frânge și inul 

afumîndu-se nu-l 
va stinge. 

 

Il ne rompra point le 

roseau cassé et 

n’éteindra point le 
lumignon fumant. 

 

 

Selon des critères formels, l’ouvrage de Branković ressemble vraiment à 

un catéchisme: il est écrit sous forme de dialogue, et il traite dans ses 44 

chapitres les thèmes favoris des catéchismes: Sur Dieu, Sur le péché, Sur la foi, 

Sur l’eucharistie etc. Mais la grande majorité des chapitres traités n’ont pas leur 

place dans un catéchisme: Sur la sorcellerie, Sur les serviteurs, Sur le mensonge, 

Sur les serments, Sur les parents, c’est-à-dire comment les pères, et les mères 

doivent se comporter etc. De ce point de vue, le texte de Brankovići s’apparente 

davantage à un code de conduite du type de celui traduit par Ioan Zoba. Bien 

qu’il soit écrit sous la forme d’un dialogue, procédé également courant dans le 

cas des catéchismes, le dialogue utilisé par Branković est d’un autre type. Il 

s’agit plutôt d’un dialogue interne. En écrivant cet ouvrage en prison Branković 

a fait une auto-analyse de sa propre situation. Le catéchisme n’est donc pas écrit 

dans un but dogmatique. Il ne veut pas enseigner aux paroissiens les principales 

thèses d’une confession. Il souhaite plutôt apporter une aide spirituelle à ceux 

qui se retrouvent dans une situation limite (par exemple en prison). Le 

catéchisme et le livre de prières de Branković sont des œuvres très originales 



CEEOL copyright 2025

CEEOL copyright 2025

Nagy Levente 48 

dans le contexte de la littérature religieuse roumaine de la fin du XVIIe siècle, 

qui méritent d’être publiées dans leur intégralité. 

 
 

Abréviations bibliographiques 

 

Blažević 2012 – Zrinka Blažević, ”Srpski ilirizam prije ilirizma: nacionalno-identifikacijski 

modeli u historiografskim djelima grofa Đorđa Brankovića (1645-1711)”, dans 

Književna Istorija, 44, 2012, no. 146, p. 23-39 

Conțac 2017 – Emanuel Conțac, Noul Testament de la Bălgrad (1648) și Reforma, Iași, 2017 

Conțac, Bucin 2021 – Emanuel Conțac, Mihaela Bucin, ”Cărare pre scurt (1685): adaptare în 

context românesc a unui manual puritan de bune maniere”, dans Biblicum 

Jassyense, VIII, 2021, p. 93-124 

Douglass 1996 – Douglass J. Moo, The Epistle to the Romans. The New International 

Commentary on the New Testament, Michigan, 1996 

Đuričić 2020 – Siniša Đuričić,” Grof Đorđe Branković izmeđ istoriografije i političkog 

oportunizma”, in Моmir Sаmаrdžić (éd.), Istorija i interpretacija: tumači i 

tumačenja vojvođanske prošlosti, Novi Sad, 2020, p. 10-27 

Fogarasi 1942 – Tamás Lajos, Fogarasi István kátéja, Kolozsvár, 1942 

Gherman 2019 – Alin-Mihai Gherman, ”O carte, un om, o epocă”, dans Alin-Mihai Gherman (ed.) 

Ioan Zona din Vinț, Cărare pre scurt pre fapte bune îndreptătoare, Alba Iulia, 

2019, p. V-XCII 

Karaula 2018 – Željko Karaula, ”Memorandum ‘despota ilirskog’ Đorđa II. Brankovića 

austrijskom caru i kralju Leopoldu I. iz 1688. godine”, dans Zbornik Janković, 3, 

2018, nr. 3, p. 95-105 

Loukaris 1629 – Cyrille Loukaris, La Confession de foi de Cyrille patriarche de Constantinople, 

Sedan, 1629 

Marsigli 1930 – Luigi Ferdinando Marsigli, Autobiografia, a cura di Emilio Lovarini, Bologna, 

1930 

Mioc 1987 – Damaschin Mioc, ”Studiu introductiv”, dans Damaschin Mioc, Marieta Adam-Chiper 

(éd.), Gheorghe Brancovici, Cronica românească, Bucureşti, 1987, p. 5-33 

Nicolae 2011 – Jan Nicolae, ”Memoria ca arhivă culturală. Contribuția lui Emil Turdeanu (1911-

2001) la cercetarea literaturii catehetice românești: Catehismul lui Gheorghe 

Brancovici (1690)”, dans Altarul Reîntregirii, XVI, 2011, nr. 3, p. 23-49 

NTB – Noul Testament de la Bălgrad. Tipărit pentru prima dată în limba română la 1648 de către 

Simion Ștefan, mitropolitul Transilvaniei. Reeditat după 340 de ani din inițiativa și 

purtarea de grijă a prea sfințitului Emilian, episcop al Alba Iuliei, Alba Iulia, 1988 

Olar 2019 – Ovidiu-Victor Olar, La Boutique de Théophile. Les relations du patriarche de 

Constantinople Kyrillos Loukaris (1570-1638) avec la Réforme, Paris, 2019 

Scutul catechismușului – George Baritiu, Catechismulu calvinescu inpusu clerului si poporului 

romanescu, Sibiu, 1879 

Tomić 1905 – Jovan N. Tomić, ”Dva nova podatka o despotu Đorđu II Brankoviću”, dans 

Spomenik  Srpske Kraljevske Akademije, 42, 1905, p. 35-42 

Turdeanu 1939 – Émile Turdeanu, ”L’oeuvre inconnue de Georges Brancović”, dans Revue des 

Études Slaves, XIX, 1939, nr. 1-2, p. 5-16 

Turdeanu 1997 – Emil Turdeanu, Oameni și cărți de altădată, éd. par Ștefan S. Gorovei, Maria 

Magdalena Székely, București, 1997 

Varlaam 1984 – Mirela Teodorescu (ed.) Varlaam, Răspunsul împotriva catihismusului calvinesc, 

București, 1984 


