
Stephanie Boluk és Wylie Lenz

Fertőzés, médiumok és kapitalizmus. A kora modernkori

járványoktól a posztmodern zombikig

Absztrakt

Ez az írás a pestis és a vírusfertőzések fiktív ábrázolásait vizsgálja a technológiai, mediális és

gazdasági fejleményekkel összefüggésben. Ben Jonson színdarabja, Az alkimista és Daniel Defoe

regénye, A londoni pestis korabeli londoni járványkitörések körül forognak. E tanulmány konstans

tényezője London: e helyszínre tekintettel választottuk ki a vizsgált szövegeket, amelyek annak a

kora modern kornak a szorongásait közvetítik, amikor a merkantilizmus – a klasszikus politikai

gazdaságtan elméletének megfelelően – utat engedett a kialakuló szabadpiachoz kötődő

felhalmozási folyamatoknak. Két újabb, fiktív londoni járványkitörés közepette játszódó film

szintén a gazdasági tér átalakulásával kapcsolatos aggodalmakat mutat be. Ezekben a művekben

azonban a kiérdemesült pestist a fertőző zombi viszonylag új alakja váltja fel, és tölt be ahhoz

hasonló funkciót. A Haláli hullák hajnala és a 28 nappal később egyaránt a globális kapitalizmus egyre

gyorsuló, virális természetét jelenítik meg. A történelmen átívelő megközelítésünkkel rámutatunk

a médiumok és a pestis abból adódó kapcsolatára, hogy a fertőzés ténye nem csupán egy

mindenre kiterjedő pestissel kapcsolatos retorikát, hanem egy valóságos retorikai pestist is előhív.

Megközelítésünk − az újabb pestissel foglalkozó tanulmányokkal összhangban − hangsúlyt helyez

a pestis és a textualitás közötti szoros összefüggésre azáltal, hogy a pestist az egyén és az állam

testéről leolvasható szövegként kezeli, az önmagát író, sorozatos fertőzéssel terjedő pestis

struktúráját pedig a szubjektum tükreként.

Szerző

Stephanie Boluk a Kaliforniai Egyetem (Davis) angol, valamint filmtanszékén oktat. Kutatási

területei: játékelmélet és -dizájn, számítógéptörténet, elektronikus irodalom.

Wylie Lenz a Floridai Műszaki Egyetem oktatója. Több publikációja is megjelent a zombi

populáris kultúrájáról.

https://doi.org/10.31176/apertura.2020.16.1.7

1© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 1© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://doi.org/10.31176/apertura.2020.16.1.7


Stephanie Boluk és Wylie Lenz

Fertőzés, médiumok és kapitalizmus. A kora modernkori

járványoktól a posztmodern zombikig

A járványos fertőzésekről számot adó szöveges beszámolók Hérodotosztól kezdve közös,

évszázadokon és kultúrákon átnyúló diskurzust és szóképeket alakítottak ki. Elana Gomel

összegzése szerint „[e] mintázatba beletartozik a pánik, a szocioökonómiai struktúrák szétmállása,

valamint a kétségbeesés, s miután a betegség lefutott, úgy-ahogy vissza lehet térni a

normalitáshoz” (2000: 408). Az egyén és az állam testét egyaránt övező pestisdiskurzust a fertőző

betegség természete rajzolja körbe. Ez a mintázat ugyanakkor nem akadályozta, hogy a pestis

poliszémikus jelölőként működjön. René Girard alapvető, The Plague in Literature and Myth (A

pestis az irodalomban és a mítoszban, 1974) című esszéjében leírja, hogy a pestisről szóló szövegek

„különös egyformaságuk” ellenére a pestist mint „metaforát szinte hihetetlen vitalitással ruházzák

fel” (833, 835). A pestis metaforája valóban még a betegségnél is jobban elterjedt, akár a középkor,

a kora modern kor pandémiáiról vagy a jelenkor betegségeiről beszélünk, mint az AIDS, a SARS

vagy a H1N1. A biológiai fertőzésekből eredő szorongások szövegszerű megfogalmazásai a kora

modern kortól fogva egyszersmind azokat a nagyrészt kimondatlan szorongásokat is

megjelenítették, amelyeket általában a modernitás megjelenése, különösen pedig a kapitalizmus

terjedése miatt bekövetkező, egymással összefüggő változások váltottak ki. A technológiai

innovációk által elősegített, gyakran a kapitalista piaci fejlődéssel összefüggésbe hozott műfaji és

mediális átalakulások – amit Terry Harpold a „felemelkedés beképzeltségének” (2009: 3) nevezett

– közvetlenül az adott médiakontextusra való tekintettel fejezték ki ezeket a gazdasági

szorongásokat és hálózati félelmeket. Ebben az írásban egymást kiegészítő, fertőzésekkel

foglalkozó szövegek összehasonlításán keresztül vizsgáljuk meg ezeket a kérdéseket: két kora

modern, pestisről szóló történetet és két posztmodern zombifilmet elemzünk, amelyek

mindegyike Londonban játszódik, így a város maga konstans tényezője a tanulmánynak.

Ben Jonson színdarabja, Az alkimista és Daniel Defoe regénye, A londoni pestis egyaránt régi londoni

pestisjárványok körül forognak. A kora modern kor szorongásait taglalják, amikor a klasszikus

politikai gazdaságelmélet szerint a merkantilizmus utat ad a fejlődő szabadpiaccal összefüggő

felhalmozási folyamatnak. Két − fiktív londoni járványkitörések során játszódó − mozifilm szintén

az átalakuló gazdasági tér keltette aggodalmakat jelenít meg. Ezekben a filmtextusokban azonban a

fertőző zombi viszonylag új retorikai figurája lép a patinásabb pestis helyébe és lát el hasonló

funkciót. A Haláli hullák hajnala (Shaun of the Dead. Edgar Wright, a forgatókönyv társszerzője

Simon Pegg, 2004) és a 28 nappal később (28 Days Later. Danny Boyle, 2002) egyaránt a gyorsuló,

2© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 2© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



virális természetű globális kapitalizmus kifejezésének eszközei. Ez az írás a fertőzés és a

kapitalizmus dialektikus kapcsolatának jellegét vizsgálja a fenti szövegekben: a szabadpiac sikere az

általa okozott képletes fertőzés elterjedésével mérhető; ez a fertőzés egyre jobban integrálja a

világot; ez az integráció pedig eszközként szolgál a tényleges fertőzés felgyorsulásához, amely

viszont előidézi a kapitalizmus válságát. Az esszé történelmi korokon átívelve mutatja meg a

médiumok és a járvány közötti fontos kapcsolatot, amely abból következik, hogy a fertőzés ténye

nem pusztán egy mindenre kiterjedő pestisretorikát hoz létre, hanem egy valóságos retorikai

pestist is előhív. A szövegek jelentésátadó képessége elválaszthatatlanná válik a járvány

fertőzésátadó képességétől. Ez a megközelítés összhangban van a pestissel kapcsolatos újabb

tudományos munkákkal (Cooke 2009; Gilman 2009), amelyek a járvány és a textualitás közötti

szoros összefüggésre helyezik a hangsúlyt, a pestist az egyén és az állam testéről leolvasható

szövegként kezelik, a sorozatos fertőzésekkel terjedő, önmagát író pestis struktúráját pedig a

szubjektum tükreként.

Pestis és színház

Az alkimistát először 1610-ben állították színre, szinte rögtön azt a tizenhat hónapos időszakot

követően, melynek során a londoni színházak súlyos bubópestisjárvány miatt zárva tartottak.

Számos Erzsébet-korabeli drámaíróval szemben Johnson a helyi környezetbe ágyazott aktuális

eseményeket dolgozza fel, így figurázza ki a kortárs társadalom jellegzetességeit. A szereplők

párbeszédeikben mégsem igazán tesznek közvetlen utalást a pestisre és a fertőzésveszélyre.  (Mivel

a színház gazdasági megélhetése a közönség-előadásoktól függött, a társulatok valószínűleg nem

igen hívták fel a figyelmet a színházak veszélyességére; akkoriban úgy vélték, hogy a pestis orális

úton terjed [Cooke 2009: 191). Jonson szereplői az önreflexivitás pillanatában nyíltan tárgyalják a

pestis színházra gyakorolt hatását, amikor Mammon ígéretet tesz: „három hónap se kell, a

királyságból kiűzöm a pestist”, Kontra pedig így felel: „Lefogadok, a színészek majd költők nélkül

is dicsérik hálából” (2.1, 329). Az alkimista ennyiben megerősíti színdarab mivoltát, amihez

hozzátartozik, hogy a színház egy körülhatárolt térben valósul meg, a közönség élete pedig

biztonságosan elkülönül minden, a színpadon megjelenő fenyegetéstől.

Jonson a pestisfertőzést darabja egyébként komikus cselekményének a peremére korlátozza, és

ezzel elkerüli, hogy közönsége a pestis konkrét fenyegetésével legyen elfoglalva, ami a fertőzés

átvitt jelentéseiről elvonná a figyelmét. Cheryl Lynn Ross szerint: „Az alkimistához forduló

szereplők többsége inkább profitra, mint gyógyulásra vágyik” (1988: 440). A londoni járványkitörés

nem a betegség és halál keltette nyílt félelem-megnyilvánulásokat akar provokálni, hanem a

drámai színtér megteremtése mellett a cselekményt is mozgásba hozza. Az uraság, Adoma, a város

arisztokratáihoz hasonlóan elmenekült a városból, és a ház irányítására szolgáját, Jeremy-t hagyta

hátra erre az időre, amikor a társadalmi viszonyok a fejük tetejére állnak, mintha csak karnevál

lenne. A darab kritikusai leírták, hogy a pestis az erkölcsi fertőzöttség metaforája, mivel

nyilvánvalóan minden szereplőt elkapott a kapzsiság járványa. Ezt a szélesen vett értelmezést

3© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 3© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



materiális és történelmi sajátosságokkal még tovább bővíthetjük, azt állítva, hogy a darab nem csak

az önző és képmutató szerzési vágyat figurázza ki, hanem a modern kor kezdetén a

tőkefelhalmozás által beindított, küszöbön álló társadalmi-gazdasági változások figuratív gondolati

modelljét is bemutatja.

A járványkitörés profitszerzési lehetőséget kínál a társadalom olyan tagjai számára, akik saját

munkájuk révén nem lennének képesek ekkora nyereségre szert tenni, ami elvezethet a

szabadpiaci gazdaság hívei által ígért potenciális társadalmi kiegyenlítődéshez. Girard szerint a

pestissel járó fő válság a „differenciálatlanság” válsága – az „egyéni jellegzetességek

megsemmisülése” (1974: 833). A pestis társadalmi kiegyenlítőként működik, osztályra, fajra vagy

nemzeti kitüntetettségre való tekintet nélkül. Nem érdeklik az országhatárok, eltünteti az én és a

másik között érzékelt határvonalat. Jonson színdarabjában a Jeremy által képviselt vállalkozói

szellem azokra a korabeli társadalmi változásokra utal, amelyeket a társadalmi-gazdasági status

quo fenntartásában érdekeltek aggodalommal figyeltek, és megfékezendőnek tartottak.

Miközben Jeremy tettei töréseket idéznek elő a bevett rendben, végül mégsem viszi sokkal többre

egy gazdája által megrendszabályozott, felfuvalkodott szolgánál. A címbeli alkimista, Finesz

viselkedése sokkal provokatívabb, részben mert − bár legsürgetőbb törekvésében, a gazdasági

előnyszerzésben kudarcot vall − a darab végén megmenekül, és később bármikor szabadon újra

próbálkozhat. Ross megjegyzi, hogy „magukat a polgári hatóságokat is, mint »gazda nélküli

embereket«, egy változó gazdasági rendszer új tagjait, a betegség és pestis hordozóinak tartják”

(1988: 445). Finesz nyilván a szó szoros értelmében is egy külvárosi csirkefogó, aki London ipari

övezetéből származik, s így könnyen azonosítható a feltörekvő ipari proletariátussal.

Mindenképpen kívülálló, aki a társadalmi káosz alatt hatol be a városba. A színdarabban azonban

kifejezetten burzsoá vállalkozó módjára cselekszik. Ahogy a kapitalizmus a burzsoázia

felemelkedésének megkönnyítésével megrengeti a terméketlen nemesi és dzsentri réteg helyzetét,

a járványnak a kitörése éppúgy borítja fel a társadalmi rendet. A pestis áthágja a fizikai és

társadalmi határokat, újraszervezi a gazdasági kapcsolatok struktúráját.

Jonson szereplőinek helyzete hallgatólagosan rávilágít a kapitalizmus ígéretére: míg a klasszikus

politikai gazdaságtan teoretikusai úgy érvelnek, hogy a kapitalizmus megszünteti az improduktív

nemesi réteg illegitim állandósulását, és így mindenkinek esélyt ad a vagyon felhalmozására, ez az

új gazdasági rend valójában a burzsoáziának kedvez. Ez az ígéret csábító, sőt fertőző. Rebecca

Totaro azt állítja a Finesz egyik ügyfeleként a pestis okozta káoszból profitálni kívánó

Mammonról, hogy „szavai pozitív fertőzéssé, hívogató mézesmadzaggá válnak a pestist

megtapasztaló közönség számára” (2005: 114). Mammon egyik lépése kifejezetten összemossa a

pestist és annak gyógyítását a tőkefelhalmozással; e szerint azt állítja, hogy a Finesztől megszerezni

remélt elixír egyszerre hoz majd jólétet és szünteti meg a pestist (bár csak miután a pestiskitörés

eleve hozzásegítette őt az elixír megszerzéséhez). Így áradozik az elixírről: „Ez a kreált természet

oly titka, hogy fertőzéstől, akármi bajtól óv” (2.1, 329). Ezen kívül ígéri, hogy a lényegében primitív

felhalmozás szükséges időszaka után jótevőként fog cselekedni: „Én ugyanakkor védőszert is

osztok. Az egész várost ellátom hetente” (2.1, 329.). Ahogy az „elixír” szó szerint egyaránt jelent

4© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 4© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



gyógyszert és az alapfémeket arannyá változtató alkimista főzetet, itt a „védőszer” is kettős

jelentésű: utalhat mind a gyógyszerre, mind a pénzre. Ekkor szakítja félbe Kontra, a darab

legszkeptikusabb és lényeglátóbb szereplője, és megkérdezi, hogy Mammon vajon ugyanúgy

osztogatja-e majd a gyógyszert „Ahogy a vízmű atyja oszt vizet?” (2.1, 329.). Kontra csípős

megjegyzése allegorikusan jeleníti meg az általános hitetlenséget azt illetően, hogy a kapitalizmus

ígérete az egész társadalom javára válna.

Az alkimista vígjáték, így házassággal és a társadalmi rend helyreállásával végződik; a darab arról

biztosítja a közönséget, hogy a vagyon az uralkodó osztályé marad. Míg Finesz ügyesnek bizonyul

a tőkefelhalmozásban, a gyűjtött vagyon végezetül Adoma, a háztulajdonos birtokába kerül. A

megnyugvás mégsem teljes, egyes változások ugyanis már nem visszafordíthatóak. „Adoma nem

eredeti, pestis előtti [vagy mondhatnánk kapitalizmus előtti] állapotába tér vissza; Finesz

zsákmányát nem szolgáltatja vissza jogos tulajdonosainak, hanem saját maga zsebeli be” (Ross

1988: 449). Ezen kívül, amikor Adoma ténylegesen véget vet a Jeremy és Finesz által elindított

ügyeknek, Mammon így siránkozik: „Nem én, a köz!” (5.3, 438) vesztette reményét a

tőkefelhalmozás ígérte jobb jövő iránt – így a burzsoá kapitalista sikere vagy kudarca

összemosódik az állam sikerével vagy kudarcával.

Pestis és regény

Jonsonhoz hasonlóan Defoe is egy meghatározott járványkitöréssel foglalkozik a művében. A

vígjáték Az alkimistával szemben Defoe regénye, A londoni pestis az 1665-66-os londoni

pestisjárvány komor krónikája. Ebben a szövegben nem a sarok mögött ólálkodik a ragály, hanem

éppenséggel központi szerepet játszik. Ennek megfelelően még nyilvánvalóbb, hogy a pestis

jelenségén keresztül a kapitalizmus terjedése is kiválóan elgondolható. A tőke körforgása a ragály

eszközévé válik, amely a piacokon és a kereskedelmi útvonalakon terjed. Defoe főszereplője, H. F.

aki a tőke körforgására utalt üzletemberként a városban mozog, szintén a pestis figurájává válik,

aki – Gomel megfogalmazása szerint − az élők és a halottak közötti liminális térben tevékenykedik

(2000: 411). Ez a fővárost és Defoe főhősét is jellemző élőhalottság egyaránt kiterjed a nyomtatás

mint médium sajátos jellemzőire és a regényre mint utat törő műfajra. Különösen sokatmondó itt

Walter Ong értelmezése, mely szerint az írás az újraélesztés aktusa, olyan holt tárgy, amely az új

környezetben képes életre kelni. A londoni pestis e három fő vonása mélyen gyökerezik a műben, és

bizonyos értelemben az élőhalottság logikájával ruházza fel azt.

Defoe nem véletlenül választ üzletembert fiktív elbeszélése narrátorának. Ahogy előtte Jonson, ő is

nagy súlyt helyez a társadalmi munkaviszonyok változására, bár ő még jobban kibontja a témát.

Jonson színdarabjának első előadása és Defoe regényének kiadása között több mint száz év telt el,

mialatt a társadalmi-gazdasági viszonyok megváltoztak. A középosztály nyilván nagyobb lett.

Defoe immár nem a burzsoázia törekvéseit komikus módon majmoló (és végül pórul járó)

karaktereket rajzol, hanem narrátora, H. F. alakjában valósághű burzsoá főszereplőt alkot, akinek

szakmája van (nyergesmester), üzlete és szolgái. A járvány londoni kitörésekor H. F. nem

5© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 5© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



engedheti meg magának, hogy otthagyja az üzletét, mint ahogy a nemesség teljes egészében

megteheti, hogy lezárja a házait és visszavonuljon vidékre. Londonban maradása mellett

felsorakoztatott érvei jellemző módon összemossák a gazdasági és az erkölcsi követelményeket

(akkor is, ha végezetül arra a következtetésre jut: a pestis elkerülésének egyetlen módja a

menekülés). H. F. magyarázata szerint „tevékenységem folytatása, műhelyem fenntartása” győzött

„életem megóvása” fölött (13). Megállapítása szerint az üzlet az egyetlen megfelelő indok ahhoz,

hogy pestis idején is emberek közé menjen, és ezzel kockáztassa a megfertőződést (6). A

középosztályhoz tartozás tehát szükségszerűen a megfertőződés nagyobb kockázatával jár.

Kapitalista vállalkozást folytatni annyi, mint elfogadni az élőhalottság állapotát; az üzletember

képtelen elkerülni a katasztrófát, kénytelen a válság előfeltételével űzni a tevékenységét. A pestis

először a kereskedőkkel jut be Londonba, ezért a fertőzéstől való megmenekülés egyetlen módja a

kereskedelemtől való menekülés.

A menekülés effajta módjának egyikét fejezi ki H. F. (és implicite Defoe) protoromantikus

nosztalgiája a prekapitalista, bukolikus vidéki gazdálkodás és annak önellátó módozatai iránt,

amikor hosszas leírásokat ad a városból elmenekült munkásokról (miközben a vagyonos réteg

városból kivonult tagjairól csak a legalapvetőbb részletekkel szolgál). Bár H. F. a városi

műhelytulajdonos nézőpontját jeleníti meg, a regény szubtextusát a kapitalizmus és a

bérmunkarendszer terjedése adja. A könyv leghosszabb anekdotája (142-174.), amely maga is egy

miniatűr regény a születő műfaj hosszabb lélegzetű példányán belül, azoknak a munkásoknak az

önellátó leleményét dicséri, akik képességeiket latba vetve meg tudnak élni a városon és a piaci

rendszeren kívül: „így azután már megéltek a városok segítsége és adománya nélkül is; és ez

nagyon szerencsés fordulat volt, mert hamarosan az egész környékre átterjedt a pestis” (170). A

regény valóban annak elismerésével kezdődik, hogy a fertőzés a kereskedelmi utak mentén terjed,

és jelen van a piacokon.

A pestis és a kapitalizmus mozgása számos ponton egybefolyik; a pestis és a piaci kereskedelem

nyelvezete váratlan módokon cseng össze. H. F. az 1722-es fertőzéssel kapcsolatban az „isteni

kegyelmet” (267), „ama Lény rejtélyes, láthatatlan kezét” (288), „Istennek, […] egy mindenható

erőnek művét” (286) emlegeti, s ezzel megelőlegezi Adam Smith Vizsgálódás a nemzetek jólétének 

természetéről és okairól című 1776-os könyvének metaforáját a szabadpiacot befolyásoló „láthatatlan

kézről”. A pestis terjedését és a szabadpiac működését illetően hasonlóan determinisztikus, sőt

fatalista retorikát figyelhetünk meg: a természeti (akár isteni, akár emberi eredetű) törvények

adottak, az embereknek e keretek között kell mozogniuk, és bármilyen törvényszegés társadalmi

katasztrófához vezet. Egy kevésbé szembeötlő példát véve megvizsgálhatjuk a számtalan

jelentéssel bíró „token” szó alkalmazásának különböző módjait. A „token” a pestis tüneteit

jelentette: az ellenőrök a „ragály […] tüneteit” (6) keresték, a fertőzöttek mellkasán és hasán

megjelenő, árulkodó sötétpiros pöttyöket. A szó ugyanakkor pénzre is utal, és maga H. F. is

alkalmazza e jelentésében: „amikor […] a lothburyi Tokenhouse Yardon mentem keresztül”; a

házat egy királyi pénzérméket készítő pénzverdéről nevezték el (McDowell 2006: 87-106). H. F.

vegyíti a kétféle jelentést, amikor elmagyarázza, hogy „a pestis jeleinek nevezett foltok valójában

6© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 6© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



az üszkösödés foltjai voltak, illetve elhalt húscsomócskák, akkorák, mint egy kis ezüstpenny” (228).

A fogalmaknak ez az összemosása a megfordítása annak, ami Az alkimistában történik, ahol az

„elixír” egyszerre jelöl gyógyszert és pénzt. Bár a kézzelfogható pénzt mocskosnak, esetlegesen

pestissel fertőzöttnek tartják (H. F. beszámolója szerint üzlettulajdonosok ecetben áztatják a

pénzüket, mielőtt hozzáérnének), ezek a megjegyzések rávilágítanak, hogy a pestis társadalmi

kiegyenlítő képessége ellenére mégiscsak súlyosabban érint bizonyos osztályokat. A vagyonos

réteg, amely ezt megengedheti magának, mindkét műben elmenekül Londonból és a fertőzés elől.

A vagyon biztosítja az egészséget, mivel a tőke és az általa biztosított elutazás lehetősége volt a

leghatásosabb (ha nem az egyetlen) módja a túlélésnek. Ezzel szemben a Defoe anekdotájában

szereplő munkások azt demonstrálják, hogy a szegény rétegek tagjainak milyen borzalmas

nélkülözéseket kellett elszenvedniük, ha megkockáztatták a menekülést.

Defoe története közvetlenül a nyomtatás technológiájával jut el a közönségéhez, szemben Jonson

darabjával, amelyet előadtak a közönségnek. Antonin Artaud szerint „a színház delírium és sokat

közöl, mint a pestis” (1958: 27). Defoe választott műfaja, a regény a színi előadás műfajához képest

egyszerre csökkenti és növeli a fertőzés veszélyét. Egyrészt a könyvet egyénileg olvassuk, és az

egyedül végzett tevékenységek biztonságot nyújtanak a szó szoros értelmében vett fertőzéstől.

Másrészt viszont, míg a színdarab a színpadra korlátozódik, a könyvek (és az általuk hordozott

gondolatok) átvitt értelemben vett fertőzésként az otthonokba is bejutnak. Ernest Gilman szerint

ez a képletes fertőzés a tényleges fertőzés veszélyét is hordozza, mivel úgy vélték, hogy „maga a

könyv is fertőző forrás lehet, »pestis«, amely pestist hordoz” (2009: 97). A londoni pestis elején,

amikor H. F. az új járványkitörést leírja, a hírek nyomtatott sajtón keresztüli terjedését

összeolvasztja a pestis terjedésével: „Akkoriban még nem voltak nyomtatott újságjaink, hogy kósza

híreket meg értesüléseket terjesszenek […] épp ezért nem is jutottak el azonnal az egész néphez,

mint ahogyan ez napjainkban történik” (5). H. F. magyarázata szerint ehelyett „az ilyenféle

események[et]” „szájról szájra” (5) adták, és így a kósza hírek szép lassan elhaltak. Defoe A londoni 

pestisének indító képe már a kezdetektől lehetővé teszi a járvány biológiai és mediális formáinak az

összemosódását. Régen a híresztelést a miazmatikus terjedés elmélete révén közvetlenül is

összefüggésbe hozták a pestis átadásával; Defoe számára ez a miazmatikus működés

szövegformában remediatizálódik.

Paula McDowell elemzése szerint Defoe A londoni pestisben arra törekedett, hogy a nyomtatott

szöveg tekintélyét megerősítse a szóbeli közlés megbízhatatlan (és nőiesnek értékelt) módjával

szemben. Bár a vita nem redukálható a médiumok fejlődésének azon egyszerű helyesbítő

modelljére, ahol a nyomtatott kultúra a szóbeli helyébe lép, Defoe nem pusztán a nyomtatás

viszonylagos értéke, hanem H. F-en keresztül specifikusan a regény, a középosztály erősödésével

megjelenő nyomtatott szövegforma mellett érvel. Bár H. F. lelkiismeretesen beismeri, hogy az

általa elbeszélt történetekre vonatkozó közvetlen tudása korlátozott, fenntartja azok hasznosságát a

közönség számára, „akár megfelel beszámolóm pontosan a tényeknek, akár nem” (142, kiemelés tőlem), és

állítja, hogy annak kitalált volta semmit sem von le az értékéből.

Walter Ong befolyásos tanulmánya, a Szóbeliség és írásbeliség, feltárja a szóbeli és írásbeli kultúrák

7© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 7© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



közötti figyelemreméltó kognitív különbségeket és a művelt tudatot strukturáló, mélyen

beágyazott tipográfiai elfogultságokat – mely elfogultságokból, ahogy McDowell rámutat, A 

londoni pestis is derekasan kiveszi a részét. Ong írja: „az írásban inherens módon rejlő paradoxonok

közül az egyik legmeglepőbb az írás és a halál szoros kapcsolata” (2010: 75). E kapcsolat történetét

visszafejtő genealógiájának első állomása „Platón vádja […], miszerint az írás nem emberi,

tárgyiasult, és pusztítja az emlékezetet”, következtetése pedig:

„A paradoxon természetesen abban rejlik, hogy éppenséggel az írott szöveg halott, az élő

emberi világon kívülre helyezett volta, illetve teljes vizuális rögzítettsége biztosítja

maradandóságát és annak a lehetőségét, hogy potenciálisan végtelen számú élő

kontextusban szülessen újjá potenciálisan végtelen számú olvasójának köszönhetően”

(Ong 2010: 75).

Ong ezzel az írás egyik lényegi, struktúrateremtő kapcsolatát az élőhalottak tevékenységeként

keretezi. Lehet, hogy az írás feléleszthető, vagy újra lelket lehet belé lehelni, de megmerevedett

volta – képtelensége, hogy véleményt változtasson, vagy hogy reagáljon a környezetére – az

élettelenség aurájával veszi körül. A szöveg élettelen tárgy, ami örökké ott kering az Ong által

„életvilágnak” [„lifeworld”] nevezett térben. Az írás élőhalottságában rejlő paradox állapota elősegíti

a nyomtatás mint feltörekvő technológia fertőzőképességét és pestisszerű pusztítását. H. F.

természetszerűleg válik e médium szószólójává, hiszen a pestis tanújaként játszott szerepe eleve az

élet és a halál közötti határvidéken jelöli ki a helyét (e kérdésről a továbbiakban lesz még itt szó).

Ahogy a pestis és a retorika képes kölcsönösen megfertőzni egymást, úgy az írás rögzítésének

technológiái is egyfajta zombiként jelenhetnek meg, élőhalottak diskurzusait állítva elő.

A zombi mint pestis

Defoe félelmei ellenére a pestis a 17. századot követően soha többé nem tarolt Londonban akkora

dühvel, mint 1665-ben. Írása mintegy lezárja a bubópestis történetének legpusztítóbb időszakát.

Ahogy a modernitás előrehaladtával a biológiai betegségek egyre kezelhetőbbé váltak, a fertőzések

új formái léptek a pestis helyébe e haladás egyéb vonatkozásait kísérő szorongások

megjelenítésére. Mint Girard-nál olvashatjuk:

a pestis mint irodalmi téma ma is él világunkban, amelyet a valós bakteriális járványok

egyre kevésbé fenyegetnek. Ez nem is annyira meglepő most, hogy látjuk: soha nem a

betegség ténylegesen orvosi vonatkozásai voltak lényegesek; ezek önmagukban mindig

csekély szerepet játszottak, és többnyire egy még borzalmasabb fenyegetés álcájaként

szolgáltak, amelyet soha semmilyen tudomány nem volt képes legyőzni. Ez a fenyegetés

nagyon is velünk van, és hiba lenne formális rutinként kezelni a pestis jelenlétét

irodalmunkban. (1974: 845)

8© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 8© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



Ez a feltétel − az állandó, „még borzalmasabb fenyegetés” jelenléte – pedig megkönnyíti a

huszadik században egy teljes mértékben fiktív fertőző veszély kitalálását, amely megtestesíti a

korábban megmagyarázhatatlan pestis által hosszú évszázadokon keresztül megszemélyesített

félelmeket (hiszen éppen ebből a megmagyarázhatatlanságból ered metaforikus gazdagsága).

Éppen így működik a zombi. Ikonikus képként szolgál, melynek révén az apokalipszis küszöbén

álló emberiség fantáziaképe újra és újra színre állítható. A figura metaforikus eszközzé válik,

amelyen keresztül megjelenítődnek a kortárs társadalom valós, vírusszerűen terjedő borzalmai. A

zombik a pestishez hasonlóan nagyban hozzájárulnak a társadalom egyenlősítéséhez és fertőzési

modelljük a kölcsönös összefonódásokra és összekapcsoltság társadalmi modelljére van utalva.

A filmművészetben a kortárs zombi és a pestisretorika soha nem áll túl messze egymástól. A

legalapvetőbb szinten egy pestises áldozat leírása kiválóan illik az immár jól ismert csoszogó,

nyöszörgő zombira: „A bubópestis a feszülés és így a fájdalom csökkentése reményében görcsös,

eltorzult – széttárt lábú, felemelt karú, egyik oldalra elfordított fejű − pózokba kényszeríti az

áldozatot. Jeleit nem lehet nem észrevenni, a szenvedő testére írva hirdetik a betegséget, amit

bárki leolvashat” (Cooke 2009: 19). Míg a figura történelmi gyökerei visszavezethetőek az

afrokaribi vudu kultúrára, a ragályos zombi huszadik századi jelenség, egy új szörny, amely azután

üti fel a fejét, hogy a modern tudomány már feltárta a dögvészek titkát. Ennek a fertőző

zombitípusnak a genealógiája George Romero Az élőhalottak éjszakája (Night of the Living Dead,

1968) című filmjével kezdődik. Ez a film ténylegesen leválasztja a szörnyet folklorikus eredetéről,

amitől még borzongatóbb hatalomra tesz szert, mivel immár nem a gonosz forrásaként szolgáló,

egyetlen aljas figurában összpontosul, hanem egy fertőző, önjáró hordává válik. A zombi a pestis

ideális helyettesítőjeként jelenik meg: ennek a fiktív és megszemélyesített vírusnak a ragályos

terjedése éppolyan metaforikusan élő, helyettesíthető és sokrétű, mint maga a bubópestis volt

annak idején. A zombi általi megfertőződés éppolyan kiszámíthatatlan, elkerülhetetlen és pusztító,

mint a pestisfertőzés.

Az élőhalottak éjszakája (Night of the Living Dead. George Romero,

1968)

A fentebb vizsgált kora modern művekben a pestis és a kapitalizmus olyan dialektikát alkotnak,

ahol a pestis forrása kinyilvánítottan a kereskedőutakhoz, nyilvános piacokhoz és a kereskedéshez

9© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 9© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://www.apertura.hu/wp-content/uploads/osz/17243/night-of-the-living-dead.jpg


kötődik. A kapitalista kereskedelem következtében importált és értékesített holmik a helyzet

iróniájaként egyben a kapitalizmus megsemmisülését is eredményezik – azzal ásva azt alá, hogy

ha csak ideiglenesen is, összeomlasztják a gazdasági struktúrákat. Ahogy a pestisről szóló fenti

művek bemutatják a pestis terjedése és a kapitalizmus terjedése közötti kapcsolatot, ugyanúgy

szolgál a ragályos zombi is a tőke allegorizált alakjaként. A „zombi, mint kapitalizmuskritika”

motívuma bizonyos szempontból a kutatók számtalanszor elismételt érve [1], és Romero Holtak 

hajnala című 1978-as filmjében nyilvánvaló a fogyasztás és jelenlegi életmódunk kritikája. A

zombik színtiszta, vágyvezérelt gépezetek – teljes egészükben határtalan vágyakozásból álló

lények. Bár húsra éheznek, élőhalott állapotuk következtében nincs szükségük táplálékra. Ezt az

elsőként Romero filmjei által példázott mértéktelenséget a szerzők a fogyasztás didaktikus

metaforájaként hasznosítják, mivel a zombi kizárólagos célja egy semmilyen fizikai szükséglettel

alá nem támasztott, sürgető vágy kielégítése. Romero zombija különbözik a vudu-zombitól, de

mindkét megjelenési forma hangsúlyozza az elidegenedéssel való kapcsolatot – az előző nagyrészt

a rabszolgaság kérdése körül forog, míg a fiatalabb, filmbeli zombi [2] ellentmondásos figura,

amely megtestesíti mind a kapitalizmus önmagával szembeni dialektikus küzdelmét, mind pedig

egyfajta proletár forradalmat. A zombi által jelentett fenyegetés a társadalmi és gazdasági

intézmények dögvész okozta felbomlásának a veszélyét túlozza el. Ahogy a kulturális

ellenmondások kifejezésével a pestis is poliszémikus retorikai struktúrával rendelkezik, úgy a

zombi is megjeleníti a kortárs, késői tőke ragályosságával szemben felmerülő konfliktusos

szorongásokat. A kapitalista álláspont szerint a kapitalizmus megoldja a maga teremtette

problémákat, más szóval a kapitalizmusban benne rejlik a megoldás. A marxi érv szerint a

kapitalizmus elvezet a kapitalizmus végéhez – tehát elhozza saját pusztulását. A zombi

eszkatologikus vonatkozásaiban megtestesíti a gazdaságtörténet e két − egyik oldalon statikus, a

másikon dialektikus −, egymással versenyző elméletét.

10© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 10© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



A Romero által továbbgondolt, a fertőzést harapással vagy vérrel terjesztve sokszorozódó figura

negyven évvel ezelőtti bemutatása óta a zombik médiajelenléte legalább olyan ragályosan terjedt,

mint maga a zombi. Az elmúlt években a legkülönfélébb médiumokban robbanásszerűen

megsokasodtak a zombi témájú alkotások a túlélő horrortól kezdve (mint a Kaptár [Resident Evil.

Paul W.S. Anderson, 2002] és a Left 4 Dead sorozat) a szatírákon keresztül (Hasznos a zombi a háznál 

[Fido. Andrew Currie, 2007]) a zombi figurájának pszichológiai feltárásáig (Holtak földje [Land of

the Dead. George A. Romero, 2005]). A filmek, sorozatok, remake-ek, tisztelgő filmek és paródiák

járványszerű terjedésében fellelhető az ismétlés szinte kényszeres mintázata. A filmkészítésnek eza

sorozatos, intertextuális struktúrája visszatükrözi a zombi ragályos voltát. E gátszakadás miatt a

zombi politikai és szimbolikus konnotációi szintén olyannyira kibővültek, hogy az Otto; or Up with 

Dead People (Bruce LaBruce, 2008) típusú filmek már nem metaforaként alkalmazzák a zombit,

hanem „a zombi mint metafora” explicit, önreflexív vizsgálatára szolgáltatnak alkalmat. A

zombifilmek bőségét vélhetően nem kizárólag a figura népszerűsége okozza; iteratív potenciálja

inkább ontológiai státuszának tulajdonítható, vagyis hogy a pestisirodalom egyik formájáról van

szó. A zombifilm része annak, amit Jennifer Cooke a pestistörténetek „epizodemikus”

struktúrájaként írt le (2009: 24).

Gomel szerint a pestist „az ismétlés logikája irányítja. A halál láncolatát az újabb és újabb azonos

láncszemek hozzáfűzése hosszabbítja” (2000: 409). Míg visszatekintve nyilvánvaló, hogy a

zombifilmek remekül beleillenek a pestisirodalom genealógiájába, visszamenőleg a

pestistörténetek is felruházhatók a zombi-ideológiával. Gomel olyan módon írja le H. F-et és a

pestisjárvány más fiktív narrátorait, amely pestistanú szerepüket egyfajta zombiszerű státusszal

itatja át. A pestis H. F-hez hasonló tanúi:

az élet és halál között rekedtek, a sírok krónikásai. A halál világában mozogva mintha

»maguk is a holtak között lennének«, ugyanakkor a még élők nevében szólalnak meg.

Egyik lábbal az élet, másikkal a halál birodalmában egyéniségüket elveszítve a járvány

sújtotta közösség szócsövévé válnak. Még a maroknyira csökkent közösség túlélésére is

van esély – s ezzel együtt a betegség újabb fellángolására is. A narrátor kollektív hangja a

ragály tartós megmaradását, végleges eltűnésének lehetetlenségét jeleníti meg. (Gomel

2000: 441)

H. F-et az élők és a holtak közötti határon mozgó helyzete és krónikási szerepe miatti

egyéniségvesztése képletesen zombivá teszi. Ráadásul túlélőként hallgatólagosan magában

hordozza a folytatás lehetőségét, ahogy a zombifilmek megmaradt élőhalottjai is a további filmek

lehetőségét jelentik. Az élők egy újabb járványkitörés bekövetkezésének esélyével a „ragály

végleges eltűnésének lehetetlenségét” képviselik.

11© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 11© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



Az analóg zombi

A Haláli hullák hajnala és a 28 nappal később helyszíne egyaránt a kora huszonegyedik századi

London. Egy zombifertőzés filmes narratívájának Londonba helyezése azt jelenti, hogy az a város

járványtörténetének részeként jelenik meg. A londoniak mindkét filmben a zombipandémia elől

menekülnek, közben megújítva a fent elemzett kora modern pestistörténetekben bejárt pályát.

Ezen kívül, ahogy azt Az alkimista és A londoni pestis esetében is láttuk, a 28 nappal később és a Haláli 

hullák hajnala szintén egymás erőteljes ellenpontjai, egyrészt az angol kulturális kontextusra adott

válaszuk, másrészt pedig az egyes filmekre jellemző médium sajátos adottságai miatt. Míg Az 

alkimista és A londoni pestis között fontos különbség a pestis színházban, illetve nyomtatásban

történő ábrázolása, a Haláli hullák hajnala és a 28 nappal később esetében az analóg film és a digitális

videó viszonya szintén utal a ragályos zombi alakjában bekövetkezett alapvető változásra.

Haláli hullák hajnala (Shaun of the Dead. Edgar Wright, 2004)

A Haláli hullák hajnalában zombifelkelés tör ki, miközben Shaun, egy elektronikai bolti eladó

megpróbálja kibékíteni megsértődött barátnőjét és célt találni túlságosan automatizált életében.

Shaun fojtogatóan rutinra járó életében dolgozik, videójátékot játszik Eddel, a szobatársával, és

lemegy a kocsmába inni. A felejtés a film legalapvetőbb toposza. Humora és didaktikus üzenete

egyaránt arra támaszkodik, hogy a szereplők nem észlelik a környezetüket, így a film

szembeszökő párhuzamot von az emberek és a zombik között. Ezt az állítást két egymás

tükörképeként szolgáló fárt teszi vizuálisan egyértelművé: Shaun az egyikben a zombiválság előtt,

a másikban pedig utána sétál végig a városon. Az első fárt teli van komikus feszültséggel, mert a

néző minden pillanatban várja a zombik felbukkanását. A másodikban Shaun annyira

figyelmetlen, hogy észre sem veszi: a városban mindenki zombi lett. Bár egy zombifilm esetében

jellemző a „mi” versus „ők” mintájára dichotómiát teremteni az élők és az élőhalottak között, a

szokásos didaktikus üzenet ezt a nézőpontot hamis tudatosságként leplezi le. (A Holtak hajnala,

Romero bevásárlóközpontban játszódó zombifilmje egyik különösen szájbarágós pillanatában

Francis a zombik megszállta plázán végigtekintve megkérdezi Petertől: „Kik a francok ezek?”, mire

Peter azt válaszolja: „Nyugi, pont olyanok, mint mi”). Ez a fúziós kapcsolat, ahol a holtak élnek, az

élőket pedig alig valami választja el az élettelenségtől, mutatja a posztindusztriális fogyasztói

12© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 12© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://www.apertura.hu/wp-content/uploads/osz/17243/Shaun-of-the-Dead-Netflix.jpg


társadalom veszélyeit.

A zombitörténet nemcsak a pestisirodalom jól bejáratott hagyományát idézi fel, hanem e

megkínzott, alantas lényeket körülvevő kulturális ellentmondások révén különféle szorongások

sokaságát fogalmazza meg a huszadik és huszonegyedik századi kapitalizmussal kapcsolatban. A 

Haláli hullák hajnalának két idézett fártja a kortárs válságnak azt a két ellenpólusát rögzíti egy-egy

képsorban, amiről Susan Sontag is ír The Imagination of Disaster (A katasztrófa elképzelése) című

esszéjében: „Valóban a szélsőségek korában élünk, hiszen két egyaránt félelmetes, de látszólag

ellentétes sors, a könyörtelen banalitás és a felfoghatatlan terror állandó fenyegetése alatt élünk”

(2001: 224). A Haláli hullák hajnala tűpontosan fejezi ki ezt az érzést. Apokaliptikus utalásai ellenére

mégis a zombifilmek komikus paródiája, így egy pimasz megoldással boldogan végződik. A

hadsereg mint deus ex machina a tizenegyedik órában lecsap, és megmenti Shaunt és Lizt (miután a

buli többi tagja elpusztult), miközben megtalálják a varázsgyógyszert, amivel egyszerre mentik

meg Londont és oldják meg a rosszul fizetett munka és a szociális elidegenedés problémáját. A 

Haláli hullák hajnalának befejezése a földhözragadtság ironikus megváltása. Miközben a szereplők

szó szerint felszállnak egy teherliften a biztonság felé, a film a két túlélő heteronormatív

egyesülését dicsőíti. Immár nem elégedetlenek életük könyörtelen banalitásával: teljes szívvel

elfogadták társadalmi helyzetüket.

A zombi kulturális ellentétektől hemzsegő jelölőként működik. Egyrészt elpusztítja a kapitalizmus

működési feltételeit – ezt filmekben gyakran demonstrálják látványosan az utcán szétszórt

pénzzel −, másrészt pedig a zombi többjelentésű alakja magát a kapitalizmust is megtestesíti.

Értelmezhetjük úgy is, hogy vele beteljesedik annak ezeréves víziója, hogy a kapitalizmus elhozza

a „a történelem végét”. Lehet, hogy a zombiapokalipszis az emberi fejlődés végét jelzi, de az

egyenzombik uralma örök – amit az állandó vágyakozás állapotában tartott lények táplálnak. A

zombik ugyanakkor megtestesítik Marx gondolatát, mely szerint a kapitalizmus belülről fogja

elpusztítani önmagát azzal, hogy proletárforradalomhoz vezet, amely egy új, osztályok nélküli

társadalmat fog létrehozni. A Haláli hullák hajnalában ez a forradalom félbeszakad, a zombikat újra

alávetik a kapitalizmus érdekeinek. Egy „Remembering Z-Day” híradó-bejátszásban úgy beszélnek

a zombikról, hogy azok „ideális munkaerőforrást kínálnak a szolgáltatóipar számára”, miközben a

képernyőn látjuk, hogy egy parkolóban bevásárlókocsikat gyűjtenek össze. Ingyen fizikai

munkaerőként és szenzációhajhász szórakoztatási forrásként zsákmányolják ki őket, társadalmi

fenyegetésből örökjáró gépekké alakultak át, amelyeket úgy lehet kihasználni, hogy soha nem

használódnak el. A rabszolgamunkásként bevetett zombi racionalizált, hézagmentes kapitalizmust

teremt. Ez a mozzanat arra emlékeztet, amikor Az alkimista befejezéseként a Jeremy és Finesz által

felhalmozott tőke átkerül „jogos” tulajdonosához. A pestis a válság közvetlen kimeneteleként

mindkét vígjátékban a pénzügyi stabilitás és a status quo helyreállítását eredményezi.

A Haláli hullák hajnala az olyan zombifilmek számának növekedését tükrözi, amelyek az

apokalipszis utáni idővel is megpróbálnak foglalkozni. Míg a Haláli hullák hajnala apró részleteiben

13© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 13© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



elképzeli egy zombikatasztrófa által megtizedelt világ disztopikus jövőjét, ebben a jövőben a

horrort domesztikálták és a mindennapi életbe integrálták. A számos további zombifilm által is

hirdetett üzenet – „a zombik mi vagyunk” – még kifinomultabban jelenik meg a zombit a kortárs

középosztály életében elhelyező alkotásokban. A film végén a zombik valahol a házikedvenc és a

rabszolga közötti társadalmi pozíciót kénytelenek elfoglalni. Tehát ugyanúgy, ahogy Az alkimistá

ban és A londoni pestisben is, London bizonyos gazdasági szektorai kitartanak, és a tomboló pestis

közepette is tovább működnek: a filmben az emberek alkalmazkodnak ahhoz az élethez, ahol a

zombifenyegetés állandóan közöttük jár. Miután az egészség és a betegség közötti határokat

lehetetlen megőrizni, Giorgio Agamben szavaival a társadalom úgy alakul át, hogy a rendkívüli

helyzet „immár normává vált” (2005: 9).

A digitális zombi

A 28 nappal később teremtményei a Haláli hullák hajnalának csoszogó zombijaival összehasonlítva

gyorsabban mozognak. A fertőzöttek nem csoszognak, hanem az emberi képesség legszélső

határán működnek. Ezek a felgyorsult zombik patologizáltak – származásuk biológiai, a fertőzést

egy ember által gyártott vírus okozta. A cselekmény elindítója egy csoport állatjogi aktivista, akik

egy ún. „veszettségvírussal” fertőzött majmot szabadon engednek. A vírus képes átterjedni

emberre, és primitív ölési kényszert vált ki benne. A fertőzés rendkívüli sebessége (órák helyett

csak másodperceket vesz igénybe) és a fertőzöttek vérszomjassága miatt a vírus azonnal átterjed a

szigetország teljes népességére. A fertőzés csak azért nem válik világszintű pandémiává, mert

Nagy-Britannia sziget (a film folytatása ezt a nehézséget is megoldja). A film főszereplője, a

balesete után egy hónapra kómába került Jim sorsát követi, aki Csipkerózsika-álmából való

ébredése után a teljesen elnéptelenedett London dermesztő látványával szembesül. A filmnek ez a

pillanata H. F. leírását juttatja eszünkbe az elhagyatott Londonról. Amikor Jim egy zombikkal teli

templomba téved, a fertőzöttek rémisztő sebességgel támadnak rá.

Ezek a zombi alakjában bekövetkezett változások a technológiai, esztétikai és kulturális

változásokra adott válaszként értelmezhetőek. Ahogy A londoni pestis is tartalmaz önreflexiót a

nyomtatott kultúra terjedésével kapcsolatban (a hírek „nem is jutottak el azonnal az egész néphez,

mint ahogyan ez napjainkban történik”), a 28 nappal később-et digitális film jellege hasonlóképpen

elválasztja a zombifilmek régebbi hagyományától – ezt a vérengző, fertőző, felgyorsult zombit

„digitális” zombinak is titulálhatjuk. Ez az alak a kortárs techno-kapitalizmussal kapcsolatos

szorongásokat tükrözi vissza. Ezen túl, ahogy a szóbeliség és a tipográfiai kultúra nem

különválasztható Defoe-nál, a digitális zombi és hagyományosabb, analóg megfelelője is együtt

léteznek. A nyomdai betűforma nem egyszerűen felváltja a kézírást vagy a szóbeliséget, ahogy a

digitális sem lép az analóg helyébe, hanem a vizsgált – London fölrajzi keretei között játszódó −

alkotások különböző technológiai, mediális és általános jellemzői között párbeszéd folyik. A film

ugyanakkor erősen stilizált, és szerkesztését gyors vágások és erősen tömörített

montázsszekvenciák jellemzik. Közönségéről feltételezi a kellő mozifilmes jártasságot ahhoz, hogy

14© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 14© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



képes a köztes képkockákat a történet folyamatosságaként olvasni. A vizuális felgyorsítás és az

időbeli tömörítés e bevett elemei esztétikailag is hozzájárulnak a zombi alakjának újratöltéséhez.

Defoe nyitóbekezdésében az értesülések terjedésével kapcsolatos szorongások keverednek

magának a pestisnek a terjedésével. A 28 nappal később hasonlóképpen önmagára utaló mozzanattal

indít: az aktivisták a laboratóriumba belépve felfedezik, hogy a csimpánzok a Mechanikus narancsra

emlékeztető erőszakos hírfolyamnak vannak kitéve, ami azt sugallja, hogy az erőszakos képek

fertőzik meg az állatokat az emberiség önpusztító késztetéseivel. [3] Defoe első oldalára

visszagondolva ez a nyitójelenet szintén saját médiumának jellegzetességét egyesíti a betegség

terjedésével. Cooke szerint a 28 nappal később „pontosan azt a kényernyős erőszakot” szállítja a

nézőnek, „amelyet állítólag kritizál, olyan mozzanataival, amelyeket különböző szemszögekből

nézve inherens kritikának, cinikus kiaknázásnak vagy az utóbbi idők közhellyé vált

médiafélelmeinek sima elutasításaként is értékelhetünk” (2009: 176). A film összetett, elmés

nyitóképének – ahol a képernyős erőszak a fertőzés allegóriájaként jelenik meg – besorolhatatlan

pozíciója H.F-nek a nyomtatott újság terjedéséhez való ambivalens viszonyulásához hasonlít. A

film és a regény egyaránt a valóság és a fikció bizonytalan, egymástól kölcsönösen függő határát

vizsgálja.

A Jelenések könyvében a négy lovas egyike a ragályt szimbolizálja, így az apokaliptikus és

évezredes szorongás mélyen gyökerezik a pestis egykor megállíthatatlan, felfoghatatlan

hatalmával kapcsolatos diskurzusban. Az inkább szekuláris zombifilmekben a totális tőkével

kapcsolatos gazdasági jellegű aggodalmak szó szerint vérözönön keresztül torkollnak az

apokalipszisba. A 28 nappal később annyiban kissé eltér a hagyományos zombifilmektől, hogy a

fertőzöttek halandók maradnak. A Romerót követő filmek többségében ábrázolt zombijárvány

olyan apokalipszis utáni kort hoz el, amikor már csak zombik maradnak a bolygón. A zombi

apokalipszisnek ez a fantáziája a keresztény feltámadás egyfajta materialista megfordítására tesz

javaslatot – a test nélküli lélek ellentéteként a zombi lélek nélküli test. Miután a zombik által

lerohant világból az utolsó emberek is kipusztultak, a történelem valóban posztapokaliptikus véget

ér. Beáll a tökéletes pangás. A zombi megvalósítja a történelem végéről szóló álmot. Gomel leírása

szerint az apokaliptikus pestis sújtotta test „szenvedő test, a stigmák, sebhelyek, sebek és fekélyek

írásjegyeivel írt szöveg” (2000: 406). A zombi az apokaliptikus dögvész hasonló alakját testesíti

meg. Az örök élet materialista megfordítása Marx gazdasági haladásról szóló narratívájának

tükrében olvasható, amely maga is a keresztény eszkatológia materialista inverziója. A zombik a

proletár forradalom egyfajta hisztérikus elképzelését valósítják meg; a posztapokaliptikus, osztály

nélküli társadalom eltorzult fantáziáját képviselik, amely megfogalmazza a tömeg és a csőcselék

viselkedésével összefüggő huszadik századi félelmeket. Ezeket a szorongásokat fejezi ki A tömegek 

lélektana és hasonló művek, amelyben Gustave Le Bon így ír: „Hatalmuk [a tömegeké] csupán

romboló lévén, működésüket a mikrobákéhoz lehetne hasonlítani, melyek előmozdítják az

elgyengült vagy megholt testnek fölbomlását. Amikor a civilizáció épülete megromlott, az

összeomlást mindig a tömegek segítik elő” (2012: 13).

15© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 15© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



28 nappal később (28 Days Later. Danny Boyle, 2002)

A katasztrófanarratíva bevett közhelye, hogy olyan szereplőket vonultat fel, akik magukat

túlélőként egy posztapokaliptikus tájban találva gátlástalan fogyasztásba merülnek – ez a végső

rideg vigasz, amit az „utolsó embernek” fel lehet kínálni. Az alkimistában Jeremy gazdája házát

sajátítja ki, míg A londoni pestisben H. F. elmeséli, hogy bátyja üzletének meglátogatásakor azzal

szembesül, hogy a helyi asszonyok betörtek és ellopták a kalapokat. A Haláli hullák hajnalában

Shaun és barátai egy kocsmában barikádozzák el magukat, ahol ki is szolgálják magukat a

helyszínen lévő italokból, a 28 nappal később egyik játékos mozzanatában pedig a szereplők

kifosztanak egy élelmiszerboltot, a polc-sorok között derűsen rohangálva feltankolnak a drága

scotch whiskeyből, és annyi élelmiszert szednek össze, amennyit csak magukkal tudnak vinni. Az

áruházból kifelé Frank eljátssza, mintha a pultra tenné a bankkártyáját, amelynek a sarkában

világosan látszanak a MasterCard logójának a színei. Frank hátra is hagyja az immár haszontalan

műanyag lapot, mivel a MasterCard addig mesterként betöltött helyzete kompromittálódott. A

szereplők a zombikéhoz hasonlatos féktelen fogyasztásba vetik magukat most, hogy megdőlt a

kereskedelem közvetítőrendszere. Ez a jelenet a Holtak hajnalának apokaliptikus költekezési

őrületét tükrözi vissza, egy jelentős különbséggel: Romero szereplői még bankjegykötegekkel

dobálóztak. Ez a változás egy további módja annak, ahogy a film az analógot (készpénz) digitálisra

(hitelkártya) frissíti. A hitelkártya valójában a teljesen virtuális világba viszi át a pénzt: azzal, hogy a

hitelt magántulajdonú, profitérdekelt vállalatok, nem pedig az államkincstár bocsátja ki, a

semmiből teremtik a pénzt.

A korabeli londoni pestisjárványok kulturális visszhangja különösen nyilvánvaló a 28 nappal később-

ben, amely a zombi műfajra jellemző természetfeletti horrort egy biothriller rettenetévé alakítja

át. Az eredmény a vizsgált alkotások − különösen Defoe regénye és a 28 nappal később −

összehasonlításából kirajzolódó, a puszta szerkezeti hasonlóságon is túlmutató néhány kísérteties

párhuzam. Például a filmcímben szereplő „28” nem pusztán a holdciklusokra és a testre

(különösen a női testre és a szaporodóképes jövőbeliségre) utal, hanem a Defoe naplójában

említett huszonnyolc napos karanténtörvényre is (38). Mégis talán az a legizgalmasabb kapcsolat a

bubópestis és a zombijárvány retorikája között, hogy a fertőzés súlyos személyiségváltozást okoz.

Defoe a ragályt ismételten „dühöngő pestisként” emlegeti – és bár maga Defoe szkeptikus,

hangsúlyozza az (orvosok és laikusok körében egyaránt) általánosan elterjedt nézetet, miszerint a

16© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 16© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://www.apertura.hu/wp-content/uploads/osz/17243/28-days-later-0007-1536x864-1.jpg


megfertőzöttek „másokat is meg akarnak fertőzni”:

„Minden pestises személyt valamiféle őrjöngés fog el, gyűlölet embertársai iránt, mintha

nemcsak a ragály támadta volna meg, hanem magában az emberi természetben is felütné

fejét valamilyen erőszakos gonoszság (…), miként a veszett kutyáról mondják, amely, még

ha korábban a legkezesebb állat volt is, most mindenkit megtámad és megmar, aki útjába

kerül” (179).

A „veszettség” fogalma egyaránt felmerül a Defoe által említett feldühödött kutya képe kapcsán

(amit többször is alkalmaz a járvány áldozatainak leírására) és a 28 nappal később-ben megjelenő

veszettségvírussal összefüggésben is. Mind Defoe fiktív naplójának, mind a zombifilmnek egyik

vérfagyasztó vonása a fertőzés terjesztésének a kényszere. Girard kiemeli: „a pestis a kölcsönös

erőszak átlátszó metaforája, amely szó szerint pestisszerűen terjed” (1974: 836). Különbség csak a

mértékben van: a 28 nappal később-ben a vírus „azonnal végigszalad a lakosságon”, villámcsapás

módjára, ami messze meghaladja a Defoe által 1722-ben elképzelteket.

Az ész feletti uralom elvesztésének és a társadalom ellen fordulásnak ez az aktusa és így a fertőzés

eszközévé válás minkét műben katasztrofális társadalmi változásokat hoz. Defoe nemcsak azt

mutatja be, hogy „a fertőzötteknél valami látszólagos szándék vagy gonosz hajlam mutatkozott

mások megfertőzésére” (179), de azt is, hogy ez milyen súlyosan csapódott vissza rájuk. A

Londonból vidékre menekülni próbálóktól a félelem miatt tagadták meg a jóindulatú, kedves

fogadtatást, és Defoe az emberek egymással szembeni kegyetlenségéről is beszámol. Így nem

pusztán a pestis ellen kellett küzdeni, mivel a pestis az embereket is egymás ellen fordította. A 

28 nappal később a vírust kifejezetten az ember erőszakos természetének metaforájaként aknázza ki.

Amint egy katona didaktikusan megjegyzi a filmben: „Nincs vírus, csak emberek gyilkolnak

embereket”. A katasztrófatörténetek és különösen a zombiműfaj visszatérő toposza, hogy gyakran

megállapítják: nem a katasztrófa – ez esetben a zombik − a legnagyobb ellenség, hanem a többi

ember. A londoni pestis és a 28 nappal később egyaránt elmossa a valóság és a fikció közötti határokat;

egyfajta komor realizmust tárnak elénk (mindegyik saját történelmi kontextusából), amelyen

keresztül kijózanító tanulságot hordozó rémmesét mondanak el. E minőségükben mindegyik

iránymutatásként is szolgál fertőzési katasztrófákhoz.

A médiumok viralitása

Egy felsejlő mögöttes kapocs formálisan is összeköti a pestisretorikát azzal a gondolattal, hogy

maga a retorika is a fertőzés modellje szerint működik. Ahogy mind Az alkimistában, mint A 

londoni pestisben láthattuk, magát a médiumot egyszerre mutatták be a tájékoztatás eszközeként és

(potenciális) pestisként. Szóbeli közlés esetén a pletyka vagy rosszindulatú híresztelés az

erkölcstelenség pestistét okozhatja, miközben magának a betegségnek a terjedésével is

összekapcsolódik olyan, akkoriban népszerű elméleteken keresztül, amelyek szerint a pestis a

levegőben a kilélegzett levegővel keletkező miazmával terjed. Az írást hasonló félelmek vették

17© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 17© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



körül, mivel egy megsokszorozódó szöveg átvitt értelemben vett szétterjedését a pestis szó szerinti

forrásának lehet tekinteni.

Míg Ong többnyire az írás technológiáinak keretében beszél a médiáról mint élőhalottról, más

médiumokra is kiterjeszthető a gondolat, mely szerint az írás egyfajta élettel és halállal kísérteties

viszonyban álló újraélesztett tetem. André Bazin a film halálhoz való viszonyát talán

legtömörebben A fénykép ontológiája című rövid esszéjében fejti ki, ahol véleménye szerint mind a

képzőművészet, mind a film fejlődését az ún. „múmia-komplexus” hajtja előre (1977: 21-31.). Bazin

szerint a film egyedisége különösen annak környezetfüggő mivoltában rejlik. A film az idő

ujjlenyomata, a fénynek a fényérzékeny papíron hagyott fizikai nyoma. Ez a minőség az analóg

filmet mind a képzőművészettől, újabban pedig mind a digitális művészetektől megkülönbözteti.

Bazin szerint e mechanikus folyamat eredményeként a film „bebalzsamozza” az időt (1977: 21-31.).

A médiumok viralitása és egyfajta élőhalott diskurzushoz való viszonyuk mintha uralná esztétikai

és episztemológiai kereteinket. Ugyanakkor elmondható, hogy a digitális korban – bár a

printkultúra továbbra is leginkább előtérben lévő episztemológiai modellünk – a szövegben

megtalálható „élettelenség” minősége a digitális kultúra ontológiájának talán már nem része. A

filmteoretikusok arra hívják fel a figyelmet, hogy az analógról digitálisra történő átállás a ráutaló

jelleg elveszítésével járt. Mary Ann Doane így írja le a digitális média ontológiai feltételeit: „A

digitális reprezentációk és azok anyagi létfeltételeinek (amelyek valóban léteznek) viszonya

annyira elvont, hogy majdnem megközelíthetetlen. A digitális az anyagtalanság fantáziáját árasztja,

ellentétben a referencialitás vagy az indexikalitás fantáziájával” (Doane 2012). Amikor a film teljes

mértékben átveszi a digitális technológiát, ennek megfelelően a zombiábrázolásban is elmozdulás

történik. A puristák számára a digitális videó már nem film. Hasonló állítást lehetne

megfogalmazni a 28 nappal később-ben szereplő új típusú zombiról is. [4] A film ráutaló mivolta −

Doane megfogalmazása szerint „a lefényképezett kép és annak eredeti referense közötti

egzisztenciális kötelék” (2012) – teremti meg az élőhalottságnak ezt a kísérteties formáját. A

digitális film ontológiájából szükségszerűen hiányzik ez a ráutaló minőség. Azt is állíthatjuk, hogy

az írás ontológiai állapota digitális kontextusokban teljes mértékben újradefiniálódik, mivel a

hálózati és programozható médiában a szöveg rögzültsége és állandósága már nem adott. E

veszteségnek megfelelően a 28 nappal később új digitális zombijai is levetették élőhalott mivoltukat,

helyette a biológiai sebészkedés szörnytermékeiként jelennek meg. Bár továbbra is a vírus a

huszonegyedik század kulturális képzeletét megfertőző egyik legnagyobb terror, ez mégis már egy

olyan világ terméke, amelyet egyre inkább a globalizáció, a közösségi hálózatépítés és a virális

média retorikájában megjelenő hálózat logikája irányít. A technológiai apokalipszis gondolata a

Y2K ezredforduló félelmével kezdődően elválaszthatatlanul összeolvad a biológiai fertőzési

modellekkel.

Ez a tanulmány négy szöveget – Az alkimistát, A londoni pestist, a Haláli hullák hajnalát és a 28 nappal 

későbbet −, két vígjátékot és két pedagógiai célzatú rémmesét fogott egybe esettanulmányként,

melyek cselekményét egyaránt egy fertőző járvány kitörése indítja el. Együttesen megmutatják a

pestis- és fertőzésdiskurzus működését a különböző történelmi és műfaji kontextusokban.

18© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 18© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



Különbségeiktől eltekintve kirajzolódik a közös narratív pálya, amely összeköti az itt vizsgált

pestisirodalom korpuszát. A születő ipari kapitalizmus keltette társadalmi feszültségektől a digitális

kor globalizációjával szemben kifejezett szorongásokig a pestis − és újabban a zombi − fogalma

egyfajta alapvető jelölőként szolgál, amely e gazdasági, technológiai és esztétikai diskurzusokat

összeköti egymással.

Fordította Szalai Virág

A fordítást ellenőrizte Füzi Izabella és Hódosy Annamária

[A szöveg eredeti megjelenési helye: Stephanie Boluk és Wylie Lenz: Infection, Media, and

Capitalism: From Early Modern Plagues to Postmodern Zombies. Journal for Early Modern Cultural 

Studies, 2010. ősz-tél, 10.2, 127-146.]

 

Jegyzetek

1. A témával kapcsolatban lásd Shaviro elemzését Romero filmjéről (1993: 83-106); Lauro és Embry 2008;

Russell 2005: 91-96.; és Harper 2002.

2. A filmművészet már ismerte a zombit, mielőtt Romero 1968-ban újragondolta a figurát. Az első jelentős

képernyős megjelenésére A fehér zombiban (White Zombie. Victor Halperin, 1932) került sor. Az 1943-as 

I Walked with a Zombie (Jacques Tourneur) megmutatta, hogy a figura képes hozzájárulni egy meditatív,

művészileg igényes film létrejöttéhez. A haiti folklórból származó zombik nem fertőztek, és egy őket

mozgató mester irányítása alatt álltak. Viszonylag kevés, ebből a korból származó film állította be a zombit

a legfőbb fenyegetésként. Az 1957-es Zombies of Mora Tau (Edward L. Cahn) vezette be elsőként az önjáró,

fertőzéssel megsokszorozódó zombi alakját, míg az 1950-es évek sci-fi filmjei önszaporító automatákat

kínáltak az atomkorhoz (pl. Testrablók támadása [Invasion of the Body Snatchers. Don Siegel, 1956).

Ugyanakkor Romero alacsony költségvetésű filmjének, Az élőhalottak éjszakájának pénzügyi sikere – amely

kiiktatta a boszorkánymestert, bevezette a kannibalizmust és a fenyegetést észak-amerikai területre

helyezte át – mind hazai, mind nemzetközi téren a zombifilmek robbanásszerű növekedését hozta az

1970-es és 1980-as években. Fay szerint a „remake-ek és folytatások” posztmodern zombija a történelem

kitörlésének terméke (2008: 83). Fay e figura helyét nem a filmtörténetben, hanem a történelmi

brutalitásban igyekszik újonnan kijelölni, különös tekintettel Haiti amerikai megszállására (1915-34),

amelyen keresztül a zombi elterjedt az amerikai populáris kultúrában.

3. A szélsőségesen erőszakossá váló csimpánz témájának alkalmazása a 2001: Űrodüsszeiára (2001: A Space

Odyssey, 1968) is emlékeztet, amely szintén Stanley Kubrick filmje.

4. Lásd Pegg cikkét a The Guardianben, ahol vitára készen hangsúlyozza: „A ZOMBIK NEM FUTNAK”.

Irodalomjegyzék

Agamben, Giorgio (2005): State of exception. Ford. Kevin Attell. Chicago, University of Chicago

Press.

https://doi.org/10.7208/chicago/9780226009261.001.0001

Artaud, Antonin (1958): The Theater and the Plague. The Theater and its Double. Ford. Mary C.

19© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 19© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



Richard. New York, Grove 15-32.

Bazin, André (1977): A fénykép ontológiája. (Ontologie de l'image photographique). In 

Tanulmányok a filmművészetről. Ford. Baróti Dezső et al. Magyar Filmtudományi Intézet és

Filmarchívum, Budapest, 21-31.

Cooke, Jennifer (2009): Legacies of Plague in Literature, Theory and Film. New York, Palgrave.

https://doi.org/10.1057/9780230235427

Daniel Defoe (1978): A londoni pestis. Ford. Vámosi Pál. Európa Könyvkiadó, Budapest.

Doane, Mary Ann (2012): Az indexikus és a médiumspecifikusság fogalma. Ford. Füzi Izabella. 

Apertúra, tavasz. URL: https://www.apertura.hu/2012/tavasz/doane-az-indexikus-es-a-

mediumspecifikussag-fogalma/

Fay, Jennifer: Dead Subjectivity (2008): White Zombie, Black Baghdad. CR: The New Centennial 

Review, 8.1. 81-101.

https://doi.org/10.1353/ncr.0.0018

Gilman, Ernest B. (2009): Plague Writing in Early Modern England. Chicago, University of

Chicago Press.

https://doi.org/10.7208/chicago/9780226294117.001.0001

Girard, René (1974): The Plague in Literature and Myth. Texas Studies in Literature and Language

, 15.5. 833-50.

Gomel, Elana (2000): The Plague of Utopias: Pestilence and the Apocalyptic Body. Twentieth-

Century Literature: A Scholarly and Critical Journal, 46.4. 405-33.

https://doi.org/10.1215/0041462X-2000-1003

Harper, Stephen (2002): Zombies, Malls and the Consumerism Debate: George Romero’s

Dawn of the Dead. Americana: The Journal of American Popular Culture (1900-Present), 1-2.

Harpold, Terry (2009): Ex-foliations: Reading Machines and the Uprade Path, Minneapolis,

University of Minnesota Press.

Jonson, Ben (1974): Az alkimista. In Komédiák. Ford. Nagy László. Budapest, Európa.

Lauro, Sarah Juliet és Karen Embry (2008): A Zombie Manifesto: The Nonhuman condition in

the Era of Advanced Capitalism. Boundary 2: An International Journal of Literature and Culture,

35.1. 85-108.

https://doi.org/10.1215/01903659-2007-027

Le Bon, Gustave (2012): A tömegek lélektana. Ford. Balla Antal. Onga, Belső Egészség.

Marx, Karl és Frederick Engels (1948): Kommunista kiáltvány. Ford. Rudas László. Budapest,

Szikra.

McDowell, Paula (2006): Defoe and the Contagion of the Oral: Modeling Media Shift in A 

Journal of the Plague Year. PMLA, 121.1. 87-106.

https://doi.org/10.1632/003081206X96122

Ong, Walter (2010): Szóbeliség és írásbeliség: a szó technologizálása, Ford. Kozák Dániel. Budapest,

Gondolat.

Pegg, Simon (2008): The Dead and the Quick. Guardian News and Media Limited, 11.04., URL:

http://www.guardian.co.uk/media/2008/nov/04/television simon-pegg- dead-set

Ross, Cheryl Lynn (1988): The Plague of The Alchemist. Renaissance Quarterly, 41.3. 439-58.

https://doi.org/10.2307/2861756

Russell, Jamie (2005): Book of the Dead: The complete History of Zombie Cinema. Surrey, Nagy-

Britannia, FAB.

20© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 20© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://www.apertura.hu/2012/tavasz/doane-az-indexikus-es-a-mediumspecifikussag-fogalma/
https://www.apertura.hu/2012/tavasz/doane-az-indexikus-es-a-mediumspecifikussag-fogalma/


Shaviro, Steven (1993): The Cinematic Body. Minneapolis, University of Missesota Press.

Sontag, Susan (2001): The Imagination of Disaster. Against Interpretation and Other Essays. New

York, Picador, 209-25.

Totaro, Rebecca (2005): Suffering in Paradise: The Bubonic Plague in English Literature from More 

to Milton. Pittsburgs, Duquesne UP.

Filmográfia

 2001: Űrodüsszeia (2001: A Space Odyssey. Stanley Kubrick, 1968)

28 nappal később (28 Days later. Danny Boyle, 2002)

A fehér zombi  (White Zombie. Victor Halperin, 1932)

A testrablók támadása (Invasion of the Body Snatchers. Don Siegel, 1956)

Az élőhalottak éjszakája (Night of the Living Dead. George Romero, 1968)

Haláli hullák hajnala (Shaun of the Dead. Edgar Wright, 2004)

Hasznos a zombi a háznál (Fido. Andrew Currie, 2007)

Holtak földje (Land of the Dead. George A. Romero, 2005)

Holtak hajnala (Dawn of the Dead. George Romero, 1978)

 I Walked with a Zombie (Jacques Tourneur, 1943)

Kaptár (Resident Evil. Paul W.S. Anderson, 2002)

Left 4 Dead (TV-sorozat)

Otto; or Up with Dead People (Bruce LaBruce, 2008)

Zombies of Mora Tau (Edward L. Cahn, 1957)

 

21© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 21© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu



© Apertúra, 2020. Ősz | www.apertura.hu 

webcím: https://www.apertura.hu/2020/osz/boluk-lenz-fertozes-mediumok-es-kapitalizmus-a-

kora-modernkori-jarvanyoktol-a-posztmodern-zombikig/ 

https://doi.org/10.31176/apertura.2020.16.1.7

22© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu 22© Apertúra, 2020. Ősz www.apertura.hu

https://www.apertura.hu/2020/osz/boluk-lenz-fertozes-mediumok-es-kapitalizmus-a-kora-modernkori-jarvanyoktol-a-posztmodern-zombikig/
https://www.apertura.hu/2020/osz/boluk-lenz-fertozes-mediumok-es-kapitalizmus-a-kora-modernkori-jarvanyoktol-a-posztmodern-zombikig/
https://doi.org/10.31176/apertura.2020.16.1.7

