@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

MEDIZIN — ROMANTIK — NATURPHILOSOPHIE.
Lebenskunst als Einheit der Gesundheits-, Krankheits-, Beistands- und Sterbekunst im
sozialkulturellen Kontext

MEDICINE - ROMANTICISM - NATURAL PHILOSOPHY.
The art of living as a unity of the art of health, illness, support and dying in a socio-
cultural context

Dietrich von Engelhardt (1941-2025)
war ein deutscher Wissenschafts- und Medizinhistoriker.
Universitit zu Liibeck

Initially submitted May.02, 2025, accepted for publication Sept,30.2025

Abstract
Since antiquity, the art of living has always been associated with the art of dying, being

ill and assistance factors of which are usually separated today. Art and literature, medicine
and science as well as reality offer numerous examples stimulating the present situations.
Representations and interpretations of the past may serve humanizing reality of individual and
social life as well as medical treating and doctor-patient relationship. Antiquity, the Middle
and Latest Ages each set specific accents, but also remind us of unlimited temporal
dimensions.

Schliisselworter: Lebenskunst (ars vivendi), Kunst des Krankseins (ars aegrotandi), Kunst
des Beistands (ars assistendi) und Kunst des Sterbens (ars moriendi); historische Entwicklung
und gegenwirtige Bedeutung

Keywords: Art of living (ars vivendi), art of being sick (ars aegrotandi), art of assistance (ars
assistendi) and art of dying (ars moriendi); historical development and contemporary
significance

I. Kontext

Lebenskunst (ars vivendi) schlieBt neben Gesundheitskunst (ars valendi) auch
Krankheitskunst (ars aegrotandi), Beistandskunst (ars assistendi) und Sterbekunst (ars
moriendi) ein. Seit der Antike wird Medizin als Kunst (ars) und Wissenschaft (scientia) der
Gesundbheit (sanitas) und Krankheit (infirmitas) verstanden.

Eindrucksvolle biographische Zeugnisse, Dokumente der Literatur, Malerei, Musik,
Gedanken der Philosophie und Theologie sind aus der Geschichte seit der Antike iiberliefert —
ebenso wertvolle wie notwendige Anregungen fiir die Gegenwart und Zukunft.

Stets stellt sich die entscheidende Frage: Wie kann Lebenskunst in diesem umfassenden
Sinn verwirklicht und ausgebreitet werden — in der Medizin, Kultur, den Wissenschaften,
Kiinsten, Medien, in der Politik, der Gesellschaft und im familidren wie individuellen Leben?

Wenn nicht mehr gelesen und geschrieben wird, musiziert und Musik angehdrt wird,
gemalt und Bilder betrachtet werden, verliert sich die Heilkraft der Kultur.

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

377


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3
https://de.wikipedia.org/wiki/Wissenschaftsgeschichte
https://de.wikipedia.org/wiki/Medizinhistoriker

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

II. Gesundheitskunst (ars valendi)

Die Kunst der Gesundheit wird in der Antike wesentlich abhéngig gemacht von der
Didtetik, die allerdings weit {iber Didt im heutigen Sinn hinausgeht, nicht nur Essen und
Trinken, sondern alle Bereiche des menschlichen Lebens umfasst, auf Naturphilosophie und
Anthropologie bezogen ist und eine an der Natur orientierte Lebensweise oder Lebenskunst (=
griech. diaita) vertritt, die ebenso fiir die Beistands-, Krankheits- und Sterbekunst giiltig und
zu beachten ist.

Didtetik wird von dem antiken Mediziner Galen (129 n. Chr.-199 n. Chr.) in sechs
Bereiche untergliedert, die spiter ,sechs nicht natiirliche Dinge® (,sex res non naturales‘)
genannt werden — ,nicht natiirlich®, weil sie zwar zur Natur gehoren, sich als Schnittstelle
zwischen Natur und Kultur aber nicht wie Atmung oder Kreislauf von selbst verstehen,
sondern vom Menschen in die Hand genommen werden miissen, in seine Verantwortung
fallen: ,Licht und Luft® (,aer‘), ,Bewegung und Ruhe‘ (,motus et quies), ,Schlafen und
Wachen® (,somnus et vigilia‘), ,Essen und Trinken‘ (,cibus et potus®), ,Absonderungen und
Ausscheidungen® (,secreta et excreta‘), ,Gefiihle® (,affectus animi*).

Das Mittelalter flihrt die Tradition der weitgespannten Diétetik der Antike fort, stellt sie
iiber Medikament und Chirurgie und verleiht ihr zusitzlich eine religiose Basis. Alle
Lebenskiinste werden mit den vier antiken und drei christlichen Tugenden (Weisheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit Bescheidenheit, Glaube, Liebe, Hoffnung) sowie den sieben
korperlichen und sieben geistigen Werken der Barmherzigkeit (opera misericordiae) in einen
Zusammenhang gebracht. Eine Grundschrift der Diitetik dieser Epoche ist das Regimen
Sanitatis Salernitanum (11. Jhdt.) der Medizinschule von Salerno, aus dem =zahlreiche
Wendungen in die Alltagssprache eingegangen sind ("Nach dem Essen sollst du ruhn oder
tausend Schritte tun"). Physiologie, Psychologie und Philosophie werden in den didtetischen
Regeln dieses Gesundheitsregimens miteinander verbunden: ,,Besser als ein Arzt sei die
dreifache Regel: ,,Ruhe, Heiterkeit, MaBigkeit™ (,,mens laeta, requies, moderata diaeta®).

Auch in der arabischen Medizin bleibt das didtetische Konzept der ,sechs nicht
natiirlichen Dinge‘ lebendig. Der Religionsstifter Mohammed (571-632) soll Lamm, Milch,
Datteln und Honig, nicht aber Zwiebeln und Knoblauch geliebt, soll regelmifBig Fastenzeiten
eingehalten und sich nie satt gegessen haben. Uberliefert ist sein diitetisch-ganzheitliches und
ebenfalls religios bestimmtes Wort: ,,Ich faste und ich esse, ich wache und ich schlafe, ich
lebe in der Ehe. Und wer meiner Sunna nicht folgt, der ist nicht von mir* [1] (S. 148).

Zu einer einschneidenden Zasur kommt es in der Neuzeit. Chirurgie und Medikament
treten zunehmend ins Zentrum der Therapie, Didtetik und Prdvention wie ebenfalls
Rehabilitation geraten stirker in den Hintergrund. Didtetik wird auf Didt als Erndhrung
beschriankt. Weiterhin setzen sich aber immer wieder Philosophen, Theologen und auch
Mediziner fiir das antike-mittelalterliche Verstindnis ein. Reich sind die Anregungen der
Literatur, Malerei und Musik.

Der Renaissancephilosoph Marsilio Ficino (1433-1499) gibt in seinem Buch iiber das
Leben (Liber de vita, 1489) Gelehrten didtetische Empfehlungen im Sinn der Antike fiir ein
gesundes und langes Leben: nicht zu viel Speise und Trank, Zuriickhaltung in der Sexualitit,
keine Arbeit wihrend der Nacht, Verzicht auf Schlaf am Tage, Erfrischungen der inneren wie
duBeren Sinne [14] (S. 145-201).

Im Geist der Aufkldrung verfassen die Mediziner Bernhard Christoph Faust (1755-1842),
Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836) und Franz Anton Mai (1742-1814) weitbeachtete

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

378


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@scope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Schriften {iber eine didtetische Lebensweise und ihre Auswirkungen auf Leib und Seele,
Gesundheit und Krankheit. Groe Beachtung gewinnt Hufelands Makrobiotik, die im Jahre
1796 zunichst unter dem Titel Kunst, das menschliche Leben zu verldingern erscheint, viele
Auflagen erlebt und in zahlreiche Sprachen iibersetzt wird. Entscheidend sei die Lebenskraft
(vis vitalis), auf die physisch wie psychisch Einfluss genommen werden kénne. Essen und
Trinken seien immer auch psychische und ethische Vorginge, bereits das ,,Physische im
Menschen® sei ,,auf seine hohere moralische Bestimmung berechnet [22] (S. XII).*

Unter Makrobiotik als Lebensverldngerung nur an Essen, Schlafen und Bewegung zu
denken, kann den Philosophen Kant (1724-1804) allerdings nicht befriedigen; die
,animalische Existenz® konne auf diese Weise wohl im Zustand der Gesundheit erhalten
bleiben, die ,biirgerliche Existenz* sinke dagegen auf das Niveau der Invaliditit herab:
,Dahin fiihrt die Kunst, das menschliche Leben zu verlingern: dal man endlich unter den
Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergotzlichste Lage ist [28] (S. 391).

Im 19. Jahrhundert kommt es dann in der Medizin zur endgiiltigen Reduktion der antiken
Didtetik auf Didt oder den Bereich des Essens und Trinkens. Parallel werden erste
Lebensmittelgesetze, Konservierungsverfahren und Produkte der Massenerndhrung zur
Uberwindung von Hungersndten entwickelt: von Justus von Liebig (1803-1873) der
Fleischextrakt, von Julius Maggi (1846-1912) die Suppenwiirfel, von Louis Pasteur (1822-
1895) die Pasteurisierung der Milch. Mehrfach wird zugleich der Mangel an
wissenschaftlichen Beweisen fiir die Wirksamkeit didtetischer Maflnahmen beklagt, so auch
von dem Mediziner Rudolf Virchow (1821-1902): ,,Eine streng wissenschaftliche Didtetik ist
bis jetzt noch unmoéglich [50] (S. 40).“ In der Gegenwart nimmt das Interesse an der
umfassenden Diitetik fiir die Erhaltung der Gesundheit wie Uberwindung der Krankheit
erneut wieder zu.

Charakteristisch fiir das moderne Verstdndnis der Gesundheit ist die Definition der
Weltgesundheitsorganisation (WHOQO) aus dem Jahr 1946: ,,Gesundheit ist ein Zustand
vollstdndigen physischen, geistigen und sozialen Wohlbefindens (physical, mental and social
well-being) und nicht allein die Abwesenheit von Krankheit oder Schwiche [54] (S. 1). Die
Einbeziehung sozialer und geistiger Dimensionen in das Verstindnis von Gesundheit und
Krankheit nimmt fiir diese Definition ein, die zugleich anthropologisch nicht iiberzeugen
kann, unrealistisch ist, illusiondre Hoffnungen weckt. Mit Recht urteilt der Psychiater und
Philosoph Karl Jaspers (1883-1969): ,,Solche Gesundheit gibt es nicht. Nach diesem Begriff
in der Tat alle Menschen und jederzeit irgendwie krank [27] (S. 53). Als besser oder additiv,
nicht alternativ, erscheint die Auffassung: Gesundheit ist die Fahigkeit, mit Krankheit,
Behinderung und Tod leben zu konnen.

Uber den komplexen Begriff ,Lebensqualitit* in Gesundheit wie ebenfalls Krankheit und
Sterben werden in der Gegenwart — auch in der Politik — theoretische Konzepte und
praktische Vorschldge vorgelegt. Mehrere Dimensionen der Lebensqualitit lassen sich
unterscheiden: physisch (Schmerzfreiheit/Mobilitit), psychisch (Zufriedenheit/Hoffnung),
sozial (Arbeit/Kontakte), geistig (Interessen/Glaube), Selbsturteil versus Fremdurteil,
Wandlungen wihrend des Lebens, Verdnderungen wéhrend der Krankheit und im Sterben,
Moglichkeiten der Unterstiitzung, sozialkultureller Kontext.

Bis in die Gegenwart gibt es beeindruckende konkrete Beispiele wie auch fundierte
Entwiirfe einer umfassenden Lebenskunst, wenngleich die verbreitete Verabsolutierung von
Jugend, Schonheit und Gesundheit negative Folgen fiir die Kunst der Gesundheit, der
Krankheit, des Beistands und des Sterbens hat. Das Verlangen nach immanenter

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

379


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Gliickserfiillung ohne Transzendenz steht einer Sinngebung von Schmerz und Leiden,
Krankheit, Alter und Tod entgegen.
III. Lebenskunst als Krankheitskunst (ars aegrotandi)

Gesundheit und Krankheit sind Seinsurteile und Werturteile, werden festgestellt und
bewertet. Bewertungen miissen keineswegs nur negativ ausfallen. Krankheit kann auch als
Chance, als Anlass zur Korrektur des Verhaltens und Entscheidung zu neuen Einstellungen
verstanden werden.

Konkrete Beispiele des Umgangs mit Krankheit und Tod der Antike enthalten Homers
Ilias und Odyssee, griechische und romische Tragddien und Komddien wie Biographien und
philosophische Texte. Wie im 6. Jhdt. v. Chr. die Prinzessin Atossa (550 v. Chr.- 475),
Tochter des persischen Konigs Kyros II. (um 590 v. Chr.-530 v. Chr.) und Frau des
persischen Grofkonigs Dareios I. (549 v. Chr.-486 v. Chr.), auf ihr Brustgeschwiir reagierte
und die Hilfe eines griechischen Arztes annahm, schildert Herodot (um 490 v. Chr.-um 430 v.
Chr.): "Solange es noch klein war, verschwieg sie es aus Schamgefiihl und sprach zu
niemandem dariiber. Als es aber schlimmer wurde, lieB sie Demokedes rufen und zeigte es
thm. Er versprach, sie gesund zu machen [20] (S. 479)" und konnte nach erfolgreicher
Behandlung nach Griechenland zuriickkehren.

Kunst des Krankseins kann auch Verzicht auf Therapie heilen. Der Philosoph Plato
(428/27 v. Chr.-348/47 v. Chr.) berichtet von einem Zimmermann, der zu medikamentdser
und chirurgischer Therapie bereit ist, den Vorschldgen zur Verdnderung seiner Lebensweise
in didtetischer Hinsicht aber wenig abgewinnen kann: "Wenn ihm aber einer eine kleinliche
Lebensordnung vorschreiben wollte, ihm Umschldge um den Kopf legen und was dergleichen
mehr ist, so sagt er gewil3 bald genug, er habe keine Zeit, krank zu sein, und es helfe ihm auch
nicht zu leben, wenn er immer auf die Krankheit achthaben und sein vorliegendes Geschéft
vernachldssigen solle." Der Zimmermann lehnt die didtetische Therapie ab und akzeptiert sein
Schicksal: "wenn aber der Korper es nicht ertragen kann, so stirbt er eben und ist aller Handel
ledig [37] (S. 243ff).

Medizin hilt der antike Mediziner Galen fiir den Umgang mit Gesundheit und Krankheit
fiir gleichermaflen verantwortlich, ,,Medizin ist die Wissenschaft der gesunden, kranken und
neutralen Korper (medicina est scientia corporum sanorum, aegrorum et neutrorum) [15] (S.
307).“ Den mittleren Zustand der Neutralitit bezeichnet Galen fiir den normalen Zustand des
menschlichen Lebens — zwischen Gesundheit und Krankheit, weder vollkommen gesund noch
vollkommen krank. Der Arzt soll dem Menschen zu einem Leben in diesem neutralen
Zustand verhelfen und ihm nicht Hoffnungen auf umfassende Gesundheit machen.

Im Mittelalter gibt es die Rede von einer ,,verderblichen Gesundheit (sanitas perniciosa)*
und einer ,heilbringenden Krankheit (infirmitas salubris) [44] (S. 228)“. In der Neuzeit
spricht der Philosoph und Politiker Michel de Montaigne (1533-1592) ebenfalls von
Krankheiten, die heilsam (,,maladies médicinales et salutaires [31] (S. 1140)*) sein kénnen
[30] (S. 868), wovon um 1800 auch der Dichter und Naturforscher Novalis (1772-1801) aus
eigener Erfahrung iiberzeugt ist: , Krankheiten, besonders langwierige, sind Lehrjahre der
Lebenskunst und der Gemiitsbildung [32] (S. 686).“

Neuzeit bedeutet Sékularisierung des Paradieses oder Wiedergeburt im Diesseits, bildlich
iiberzeugend dargestellt auf dem Gemélde Der Jungbrunnen (1546) von Lucas Cranach
(1472-1553). Alte, gebrechliche, kranke Menschen werden von Angehorigen und Freunden in
der Beistandskunst (ars assistendi) des Mitleids und der Solidaritdt an das Wasser der Medizin
gebracht, in das sie nach érztlicher Untersuchung einsteigen, um es auf der anderen Seite

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

380


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

jung, gesund und lebensfroh zu verlassen und sich in die Zelte der Liiste und an die
iiberladenen Tische zu begeben, wo sie von den Risikofaktoren, denen sie nicht widerstehen
konnen, erwartet werden und sich in Bilde wieder auf der linken Seite wiederfinden.

Die vertikale Bewegung der Auferstehung im Jenseits wird im Ubergang vom Mittelalter
zur Neuzeit zur horizontalen Bewegung des Diesseits. Die Wiinsche der Menschen —
Gesundheit, Jugend, ewiges Leben — sind die Ziele der Medizin, die von ihnen profitiert und
die sie auch wieder verstérkt.

Die neuzeitlichen Visionen und Ideale werden angemessen von dem Philosophen und
Politiker Francis Bacon (1561-1626) hervorgehoben: Verlingerung des Lebens,
Wiederherstellung der Jugend, Verzogerung des Alterns, Heilung unheilbarer Krankheiten,
Uberwindung des Schmerzes, Stirkung von Kraft und Aktivitit und angenehme Abfiihrmittel
[4] (S. 43-58).

Literatur und Kiinste stellen sich mit ihren Vorstellungen und Bildern immer wieder den
neuzeitlichen Idealen des Jugend-, Schonheits- und Gesundheitswahns entgegen. Der
franzosische Schriftsteller Honoré de Balzac (1799-1850) beschreibt in dem Roman Eine
Frau von dreiffig Jahren (1842) die Ambivalenz von Jugend und Alter: ,,Das Gesicht einer
jungen Frau hat die Ruhe, die Glitte, die Kiihle der Oberfliche eines Sees (le calme, le poli, la
fraicheur de la surface d’un lac). Erst mit dreilig Jahren fingt das Gesicht einer Frau an,
ausdrucksvoll zu werden.” Im Alter zeigen sich im Gesicht der Frau auf bewegende Weise die
gliicklichen und ungliicklichen Ereignisse und Erfahrungen ihres Lebens, jetzt wird ihr Kopf
»erhaben in seinem Erschreckenden, schon in seiner Schwermut oder priachtig durch seine
Ruhe (sublime d’honneur, belle de mélancolie, ou magnifique de calme) [8] (S. 265).*

Vielfiltig und wirkungsvoll ist der Beitrag der Kiinste zur Krankheitskunst — bei
physischen wie psychischen und psychosomatischen, bei akuten wie chronischen
Krankheiten, auch im Verlauf des Sterbens. Kunst und Literatur iibersteigen jede Therapie im
biologischen Sinn, 6ffnen eine diesseitige Uberzeitlichkeit oder ,immanente Transzendenz®.
Es geht bei der Kunsttherapie um einen stirkenden und heilsamen Einfluss auf die Krankheit
in den anthropologischen sechs Dimensionen: 1. Korperbeziehung, 2. Raumbeziehung, 3.
Zeitbeziehung, 4. Selbstbeziehung, 5. Sozialbeziehung, 6. Weltbeziehung.

Beobachtungen und Theorien iiber die Auswirkungen der Krankheiten auf diese
Dimensionen liegen mehrfach vor. Der Psychiater Hubertus Tellenbach (1914-1994) bezieht
Jnkludenz® (Eingeschlossensein) und ,Remanenz‘ (Zuriickbleiben) als die beiden
Grundmerkmale der Melancholie im Kontext aller sechs Dimensionen zentral auf ,Raum‘ und
,Zeit [47] (S. 119-140). Der Psychoanalytiker und Psychosomatiker Michael Balint (1896-
1970) verbindet ,Oknophilie‘ (Sicherheit, Furcht, Tastsinn) und ,Philobatismus‘ (Abenteuer,
Gefahr, Gesichtssinn) mit kontrdren Kontakten zu unbelebten und belebten Objekten, auch
sozialpsychologischen Folgen und Konsequenzen fiir kiinstlerische Kreativitidt und Aufnahme
von Kunstwerken. ,,Die oknophile Welt baut sich aus physischer Nidhe und Beriihrung auf, die
philobatische Welt aus sicherer Distanz und Fernsicht [7] (S. 17)*.

Kunsttherapeutische Erfolge messen sich nicht nur an positiven Auswirkungen auf alle
Dimensionen, von Erfolg kann bereits bei beabsichtigter Verdnderung einer Dimension
gesprochen werden. Uber Erfolge entscheiden nicht nur objektiv messbare Daten, sondern
ebenso subjektive Urteile des Kranken, des Therapeuten, auch der Angehdrigen und
Bekannten. Evidenz hat zwei Bedeutungen, woran in der ,evidenzbasierten Medizin‘ heute
meist nicht gedacht wird: der unzweifelhaft wichtige ,empirisch-statistische Beweis®, aber die
ebenso wichtige ,unmittelbare Einsicht’.

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

381


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Neben biographischen Berichten {iber die Krankheitskunst stehen entsprechende
Zeugnisse in Literatur und Kunst sowie Ausfiihrungen der Philosophie. Von der Hilfe der
Literatur bei einer Brustamputation nach einer Krebserkrankung vor der Ara der physischen
Anisthesie handelt die Kurzgeschichte Cancer (engl. 1830) des englischen Schriftstellers und
Juristen Samuel Warren (1807-1877): ,,Jhre Augen blieben unausgesetzt mit einem Hinblick
glithender Zirtlichkeit auf die treuen Schriftziige ihres Gatten (beloved handwriting of her
husband) geheftet; sie bewegte wihrend der ganzen schmerzhaften, sich lange hinzogernden
Operation kein Glied, und nur eine leises Seufzen wurde zuweilen von ihr vernommen (nor
uttered more than an occasional sigh) [52] (S. 48).” Der amerikanische Maler William
Utermohlen (1933-2007) begleitet in Selbstportrits den Prozess seiner eigenen
Demenzerkrankung, bis er dazu nicht mehr in der Lage ist.

Friedrich Schiller (1759-1805) spricht dem Geist Kraft iiber den Korper zu: ,,Es ist der
Geist, der sich den Korper baut [42] (S. 258)%; entsprechend grof3 sei die Verantwortung des
Menschen fiir sein Leben, da ,,in uns selbst die Quelle der Schwermut und Frohlichkeit® [40]
(S. 166) liege. Wiederholt habe er die positive Wirkung von Schmerzen und Leiden erfahren:
»Auch die Krinklichkeit ist zu was gut, ich habe ihr viel zu danken [41] (S. 156).” Der
Philosoph Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) erblickt ebenfalls in seelischen
Krisen nicht nur Gefdhrdungen der Identitit und Briiche der Kontinuitit, sondern auch
sinnvolle Stufen personaler Entwicklung. ,,Jeder Mensch hat wohl iiberhaupt einen solchen
Wendungspunkt im Leben, den néchtlichen Punkt der Kontraktion seines Wesens, durch
dessen Enge er hindurchgezwingt und zur Sicherheit seiner selbst befestigt und vergewissert
wird, zur Sicherheit des gewdhnlichen Alltagslebens, und wenn er sich bereits unfihig
gemacht hat, von demselben ausgefiillt zu werden, zur Sicherheit einer innern edlern Existenz
[17](S.314).«

Uber die Krankheitskunst (ars valendi) verdffentlicht 1843 der Gynikologe,
Naturphilosoph und Maler Carl Gustav Carus (1789-1869) die wenig beachtete Studie Einige
Worte iiber das Verhdltnis der Kunst krank zu sein zur Kunst gesund zu sein. Die Kunst des
Krankseins gehort nach Carus zur ,,.Lebenskunst, d.h. der Kunst, ein schones, menschliches
Leben auf reine, edle Weise und zum wahren inneren Gliick und hoherer, innerer
Entwickelung der Personlichkeit zu leiten und zu vollenden.” Diese Kunst konne aber weder
die Kunst meinen, ,.krank zu werden®, noch die Kunst, ,,die Krankheit selbst gleichsam zu
kultivieren, sie zu verldngern®, sondern allein die Kunst, ,,solche MaBregeln zu ergreifen,
welche dazu fithren, die Krankheit selbst leichter zu ertragen und moglichst bald und
vollstindig in den Zustand der Gesundheit zuriickzubilden [11] (S. 15f.).” Vor der Studie von
Carus erscheint 1715 die an der antiken Didtetik orientierte lateinische Schrift Ars bene
valendi (1788) des jesuitischen Schriftstellers Frangois-Joseph Desbillons (1711-1789). Die
seit einigen Jahrzehnten erscheinenden empirischen Studien und theoretischen Konzepte zur
Copingstruktur des Kranken im Umgang mit der Krankheit und Medizin sind auf diese
Tradition bezogen.

Der Medizinsoziologe Aaron Antonovsky (1923-1994) verkniipft in Ubereinstimmung
mit dem antiken Verstindnis der Medizin, auch fiir die Erhaltung der Gesundheit und nicht
nur die Uberwindung der Krankheit zustindig zu sein, mit dem Begriff der ,Salutogenese*
(engl. 1987) Krankheitskunst und Gesundheitskunst. Statt der Uberwindung der
Krankheitsursachen geht es in dieser Perspektive um die Bedingungen der
Gesundheitserhaltung auf einem Kontinuum zwischen Gesundheit und Krankheit, die
Antonovsky vor allem in das von ihm bestimmte ,Kohirenzgefiihl‘ legt [2].

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

382


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Die Bedeutung der Arzt-Patienten-Beziehung fiir den gelingende Umgang des Kranken
mit der Krankheit steht auch im Zentrum der Erfahrungen, Uberlegungen und Vorschlige von
Balint: ,,Je mehr Reife der Patient besitzt, um so besser werden die Ergebnisse einer rein
,objektiven‘ Behandlung sein und um so weniger wird der Patient eine ,subjektive,
sympathetische Behandlung® benétigen und umgekehrt [6] (S. 315).“ Auch Balint pladiert fiir
Konsultationen bereits vor dem Ausbruch der Krankheit. ,,Die Prognose diirfte in einer so
frihen Phase sehr viel giinstiger sein [6] (S. 337).“ Gesundheitskunst kann der
Krankheitskunst dienen.

IV. Lebenskunst als Beistandskunst (ars assistendi)

Lebenskunst als Kunst des Beistands ist nicht nur eine Aufgabe der Arzte und
Pflegekrifte, sondern ebenso der Angehdrigen und Freunde, auch der Kranken und im Prinzip
aller Menschen. Beistandskunst versteht sich nicht von selbst, wird vielmehr beeinflusst von
individualpsychologischen Bedingungen und vom sozialkulturellen Kontext, von Krankheit,
Alter sowie Geschlecht. Zahlreiche iiberzeugende wie enttduschende Beispiele sind aus der
Geschichte tiberliefert und lassen sich ebenso in der Gegenwart beobachten.

In einer Szene auf der Schale des Topfers Sosias (um 500 v. Chr.) verbindet Achill seinen
im Trojanischen Krieg (8. Jhdt. v. Chr.) verwundeten Freund Patroklos, der, wie in Homers
Ilias berichtet wird, den in der Lende von einem Pfeil verletzten Eurypylus physisch versorgt
und ihm psychisch beisteht, da der griechische Arzt Machaon verwundet ist und selbst
arztlicher Hilfe bedarf: “Trostete diesen mit Reden und legte ihm heilende Kréuter auf die
brennende Wunde, die dunklen Schmerzen zu lindern [21] (S. 515).” Auf der Saule des
Kaisers Trajan (53-117) in Rom stehen Soldaten verwundeten Soldaten bei, da Arzte im
Schlachtgeschehen kaum vorhanden sind. Mitleid und Solidaritdt sind auf keine Schicht,
Beruf, Alter, Geschlecht oder Zeiten des Friedens oder Krieges begrenzt.

Beeindruckt dufert sich der griechische Historiker Herodot (490/480 v. Chr.-430/420 v.
Chr.) iiber die kommunikative Anteilnahme unter den Menschen im alltdglichen Leben
Babylons: ,,Sie tragen ihre Kranken auf den Markt getragen; denn sie haben ja keine Arzte.
Da treten die Leute heran und geben dem Kranken gute Ratschldge hinsichtlich seiner
Erkrankung, wenn sie an derselben Krankheit gelitten haben wie der Kranke oder andere
daran leiden sahen. Sie treten heran, reden dem Kranken gut zu und erkldren ihm, wodurch sie
von einem dhnlichen Leiden geheilt worden sind oder Genesung bei anderen gesehen haben.
Schweigend an dem Kranken vorbeizugehen, ist nicht erlaubt. Jeder mu3 fragen, woran er
leidet [20] (S. 183).

Zuwendung, Verstindnis und Kommunikation in der Arzt-Patienten-Beziehung
unterscheiden sich in Zeiten und Lindern, Epochen und Kulturen. Die géngige Alternative:
Paternalismus frither und heute Partnerschaft entspricht nicht der historischen Wirklichkeit
und wird auch dem gegenwirtigen medizinischen Alltag nicht gerecht.

Die Philosophen Plato (428/27-348/47 v. Chr.) und Aristoteles (384-322 v. Chr.)
unterscheiden drei Arzttypen: ,Sklavenarzt®, ,Arzt fiir Freie’ und ,Arzt als medizinisch
gebildeter Laie‘. Kein ‘Sklavenarzt’, so Plato, “pflegt auch nur irgendeine Begriindung fiir die
jeweilige Krankheit eines Sklaven zu geben oder sich geben zu lassen, sondern verordnet ihm
das, was ithm aufgrund seiner eigenen Erfahrung gut scheint, als wiilite er genau Bescheid,
eigenmichtig wie ein Tyrann.” Der ‘freie Arzt’ behandelt meist die Krankheiten der Freien,
“und indem er sie von ihrem Entstehen an und ihrem Wesen nach erforscht, wobei er sich mit
dem Kranken und mit dessen Freunden bespricht, lernt er teils selbst manches von dem
Kranken, teils belehrt er auch, soweit er es vermag, den Patienten selbst und verordnet ihm

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

383


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

nicht eher etwas, bis er ihn irgendwie davon iiberzeugt hat [38] (S. 269).“ Plato hilt es auch
fiir sinnvoll, daB Arzte “an allen Krankheiten gelitten hiitten und gar nicht von besonders
gesundem Korperbau wiren” [37] (S. 249).

Aristoteles stellt dem praktischen und wissenschaftlichen Arzt zusitzlich den Laienarzt
gegeniiber: ,,Arzt aber ist einmal der Praktikant, sodann der leitende Mann, der
wissenschaftlich gebildete Mediziner, und drittens der medizinische Kenner. Denn solche gibt
es vereinzelt sozusagen in allen Kiinsten, und wir schreiben solchen Kennern nicht minder ein
Urteil zu als den Wissenden, den Fachménnern [3] (S. 99)“. Mit diesem dritten Arzttyp nimmt
Aristoteles die Mitglieder von Selbsthilfegruppen vorweg.

Kranke und Sterbende zu pflegen, gehort im Mittelalter zu den sieben korperlichen und
sieben geistigen Werken der Barmherzigkeit wie ebenfalls zu den drei antiken und drei
christlichen Tugenden eines jeden Menschen und nicht nur der Arzte und Pflegekrifte. Hinter
jedem Arzt steht ‘Christus medicus’, hinter jedem Patienten die ‘Passio Christi’. Der
Ordensgriinder Benedikt von Nursia (um 480-543) hebt zur Entstehungszeit der Hospitiler
die fundamentale Bedeutung des Beistandes hervor: ,,Die Sorge fiir die Kranken steht vor und
iber allen anderen Pflichten (infirmorum cura ante omnia et super omnia adhibenda est) [10]
(S. 126-127).” An der Kunst des Krankseins des Patienten kann der Arzt selbst unmittelbar
teilnehmen, sein Beistand kann zu einem eigenen korperlich-seelischen Mitleiden
(compassio) gesteigert werden, das iiber Empathie im heutigen psychologischen Sinn weit
hinausgeht. Fiir den lateinischen Kirchenvater Origenes (um 185-254) soll der Arzt sogar
"krank werden mit dem Kranken und weinen mit dem Weinenden (infirmari cum infirmante,
flere cum flente) [33] (Sp.1386).” In diesem Sinn wird der Psychiater und Philosoph Jaspers
im 20. Jahrhundert sagen: ,,Daher gibt es fiir den Arzt und den Kranken als Letztes die
existentielle Kommunikation: Das Schicksal des Kranken nimmt der Arzt mit auf sich. Jetzt
nimmt er eine neue Haltung ein [26] (S. 126).*

Zu Beginn der Neuzeit stellt der Mediziner und Philosoph Paracelsus (1493/94-1541) drei
Arzttypen einander gegeniiber: Der ,Lammarzt opfert sich fiir seine Kranken auf, der
,Wolfsarzt® raubt seine Kranken aus und der ,Unkrautarzt® hilt sich an seine Biicher und nicht
an die Natur und Erfahrung [34] (S. 203f.). Die vierte und entscheidende Séule der Medizin
ist fiir Paracelsus — neben Philosophie, Astronomie und Chemie — die Tugend des Arztes.
"Die vierte Sédule sei die Tugend und bleibe beim Arzt bis in den Tod [35] (S. 56)."

In der Medizin der Romantik wird die personale Beziehung zwischen Arzt und Patient
besonders betont. Der Mediziner Johann Christian August Heinroth (1773-1843) will in allen
Krankheiten, auch in Geisteskrankheiten, eine ,,Krankheit der ganzen Person [18] (S. 4)“
sehen — Person allerdings nicht nur im biologisch-genetischen Sinn der ,personalisierten
Medizin‘ der Gegenwart, sondern als Verbindung von Leib und Seele, mit Bewusstsein,
Sprache und sozialen Kontakten. Programmatisch verpflichtet Heinroth die Medizin zu dieser
Orientierung: ,,Mensch = Person; das ist der Einheitspunkt [19] (S. 158).*

Im 19. Jahrhundert tritt die Krankheitsgeschichte gegeniiber der Krankengeschichte bei
erstaunlichen  diagnostischen  und  therapeutischen  Fortschritten und  zugleich
anthropologischen Verlusten in den Vordergrund. In diesem Sinn diagnostiziert der Mediziner
Robert Wilhelm Volz (1806-1882): ,,Die Medizin ist tatsdchlich, ist objektiv geworden. Es ist
gleichgiiltig, wer am Bett steht, aber er muf} verstehen, zu untersuchen, zu erkennen. Er tritt
vor ein Objekt, welches er ausforscht, ausklopft, aushorcht, ausspéht, und die rechts und links
liegenden Familienverhéltnisse dndern daran gar nichts: der Kranke wird zum Gegenstand
[51](S. 33f).

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

384


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

An Gegenbewegungen und kritischen Stimmen fehlt es allerdings nicht, sowohl in der
Medizin als auch der Philosophie und besonders der Literatur. Der Objektivitit der Krankheit
wird weiterhin die Subjektivitit des Kranken gegeniibergestellt, der technisierten Therapie
eine Therapie des Beistands und der Begleitung.

Jaspers unterscheidet neben dem naturwissenschaftlichen Erkldren sieben Formen des
Verstehens: 1. Phidnomenologisches Verstehen, 2. Statisches Verstehen, 3. Genetisches
Verstehen, 4. Rationales Verstehen, 5. Geistiges Verstehen, 6. existentielles Verstehen und
schlieBlich 7. metaphysisches Verstehen [25] (S. 255-257). Der anthropologische Mediziner
Viktor von Weizsidcker (1886—-1957) bezieht seine programmatische ,Einfiihrung des
Subjekts‘ auf den Kranken, den Arzt und die Wissenschaft. Medizin bestehe grundsétzlich aus
einer Doppelstruktur von Objektivitdt und Subjektivitit: sachliche Entsprechung = Krankheit
und Medizin, personale Entsprechung = Mensch in Not und Mensch als Helfer. Die in der
Zeit diskutierten Typen des Verstehens ergidnzt von Weizsdcker um das sogenannte
,transjektive Verstehen® als ein Verstehen, wie jemand sich selbst versteht und nicht, wie er
verstanden wird. ,,Das Subjekt ist das Ich des anderen, nicht meines, und das Objekt ist sein
Objekt, nicht meines [53] (S. 20).” Balint weist mit praktischen Beispielen eindringlich auf
den Unterschied zwischen der iiblichen Anamneseerhebung und dem Verstehen des Kranken
hin. ,,Die Féahigkeit zuzuhoren ist unbedingt eine Kunst und verlangt eine wesentliche, wenn
auch begrenzte innere Umstellung des Arztes [6] (S. 165)“.

Lebenszeugnisse unterstiitzen diese ganzheitlichen Ansdtze der ars assistendi. Der
englische Literaturprofessor John Bayley (1925-2015) beschreibt in Elegie fiir Iris (1999) die
Auswirkungen der Alzheimer Erkrankung seiner Frau Iris Murdoch (1919-1999), der
Schriftstellerin und Philosophin, auf ihre Personalitit, Identitdt, Kontinuitit (PIK) und
sozialen Beziehungen, vor allem auf das Verbundensein mit ihm. Mit dem Ausbruch der
Krankheit kommt es zu Rede- und Schreibhemmungen, Verstindnisschwierigkeiten, Zerfall
der Personlichkeit und Angst vor dem Alleinsein, die Bayley ebenfalls empfindet. ,,Ich
brauche heute Iris‘ Nédhe so sehr wie sie die meine [9] (S. 252). Iris sei iiberzeugt gewesen,
»daB ihr die Sache mit der Identitit immer Kopfzerbrechen bereitet habe. Sie war der
Meinung, daB sie selbst so etwas — was immer es war — wohl kaum beséafe* [9] (S. 65). Dieser
konnen auch ein Vorteil sein. ,,Es wire denkbar, dal Menschen, denen ihre Identitit alles
bedeutet, am meisten unter der Alzheimerschen Krankheit leiden. Die Tatsache, dal} Iris kein
Identitatsgefiihl besal3, schien sie sanfter in die Welt geschéftiger Leere driften zu lassen [9]
(S. 66).

Reich ist ebenfalls die fiktionale Literatur an Darstellungen und Deutungen von Typen
der Arzt-Patienten-Beziehung. Der Arzt Sir Luke Strett reicht im Roman Die Fliigel der
Taube (engl. 1902) von Henry James (1843-1916) seiner Patientin Milly Meale: eine ,,grof3e,
leere Schale der Aufmerksamkeit (great empty cup of attention) [24] (S. 172)“. Esther
begegnet in Die Glasglocke (engl. 1963) von Sylvia Plath (1932-1963) ihrer Arztin Nolan mit
einer ,,Schiissel des Vertrauens (trust on a platter) [36] (S. 203)“. Der Psychiater und
Schriftsteller Mario Tobino (1910-1991) nimmt sich in seinem autobiographischen Roman
Die freien Frauen von Magliano (ital. 1952) das Ziel, in seinem Hospital fiir Geisteskranke
»ein ruhiges, geordnetes und gemeinsames Gesprich (un tranquillo, ordinato, universale
parlare) [49] (S. 76)* zu erreichen

Beistandskunst verlangt vor allem Kommunikation auf verschiedenen Ebenen: Empathie
und freundliches Klima, Authentizitit und Selbstkritik, verbale und nonverbale Féhigkeiten,
zuhoren und schweigen konnen, Sach- und Situationswissen, Menschenkenntnis, kulturelle
Bildung, Phantasie, Beachtung des allgemeinen und individuellen Bedeutungsraums der

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

385


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Sprache. Empathie muss sich von Sympathie und Antipathie freimachen, sollte nicht nur auf
das Hineinversetzen in die Gefiihle, sondern auch in die Gedanken und Wiinsche des Kranken
zielen, kann nur zu einer partiellen Partizipation und keiner vollstindigen Identifizierung
fiihren und sollte aktuell, retrospektiv und prospektiv ausfallen oder mit anderen Worten auf
die gegenwirtige, vergangene und zukiinftige Situation des Kranken eingehen.

V. Lebenskunst als Sterbekunst (ars moriendi)

Das Zentrum der Lebenskunst ist die Sterbekunst. Der Tod zeigt sich in unterschiedlichen
Formen: schoner und hésslicher Tod, guter und schlechter Tod, wahrer und unwahrer Tod,
gelebter und verdringter Tod, verbundener und einsamer Tod, physischer Tod, psychischer
Tod, sozialer Tod und geistiger Tod. Sterben ist Vorwegnahme, Geschehen und Erinnerung:
Der eigene und fremde Tod kann vorweggenommen werden, fremdes Sterben wird erlebt,
eigenes Sterben meist nicht, Erinnerung gibt es nur an den Tod anderer Menschen, nicht an
den eigenen Tod. In allen Stadien und Stufen des Sterbens kann dem Sterbenden mit
Empathie und Humanitit begegnet werden. Immer sind Formen der Zuwendung und des
Beistandes moglich; auf der untersten Stufe die bloBe Anwesenheit, die korperliche
Beriihrung, der Klang der Stimme, der Blick der Augen, auf der obersten Stufe die
kommunikative Verbundenheit im Medium der Sprache und des Geistes.

Weitgespannt, vielfdltig und kontrovers sind die Auffassungen und Ideale, die
Erfahrungen und Darstellungen der Realitdt, Literatur, Musik, Malerei, Theologie und
Philosophie im Verlauf der Geschichte und weiterhin in der Gegenwart. Neuzeitliche
Sédkularisierung, Naturalisierung und Individualisierung haben Sterben und Tod zunehmend
zu einem privaten und diesseitigen Ereignis, zu einem einsamen und stummen Geschehen,
nicht selten zu einem blof} biologischen und objektiven Faktum werden lassen. Von einer ars
moriendi kann heute immer weniger gesprochen werden.

Der griechische Philosoph Epikur (341-370 v. Chr.) vertritt den Standpunkt, der heute
von vielen Menschen geteilt wird: ,,Der Tod hat fiir uns keine Bedeutung; denn solange wir
noch da sind, ist der Tod nicht da; stellt sich aber der Tod ein, so sind wir nicht mehr da [13]
(S. 281).«

Die Kunst des Sterbens wird in der Antike als hochstes Ziel der Philosophie bezeichnet.
Menschlichem Leben als biologischer Erscheinung wird nicht der hochste Wert beigemessen;
Gastgelage (,,convivia) konnen als Totenmahlzeiten (,,funeralia®) bezeichnet, Beerdigungen
sogar als schrecklicher als der Tod empfunden werden. Cicero (108 v. Chr. — 43 v. Chr.)
verfasst in der Trauer {iber den Tod seiner geliebten Tochter Tullia (79 v. Chr.-45 v. Chr.) im
Wochenbett eine Trostschrift fiir sich selbst. Jeder Mensch soll sich wihrend seines Lebens
mit dem eigenen Tod vertraut machen, soll ,,sterben lernen (mori discere)* [12] (S. 71).

Uberliefert sind unterschiedliche Einstellungen zu Sterben und Tod. Die Wortgeschichte
der Euthanasie beginnt in der Antike. Mit diesem Wort wird in jener Epoche ein schoner und
guter Tod (griech. eu + thanatos) gemeint. Kaiser Augustus (63 v. Chr.-14 n. Chr.)
beantwortet die Frage: Wie willst du sterben? als gebildeter Romer mit dem griechischen
Ausdruck ,Euthanasia‘, was fiir ihn nicht Tétung, sondern ein leichter und guter Tod heisst,
zu Hause im Kreis der Familie und im bewussten Abschied im Wissen um das eigene Ende.
In Erfiillung seines Wunsches stirbt der Kaiser am 19. August 14 n. Chr. zu Hause und
verabschiedet sich von seiner Frau Livia mit den Worten: “Livia, gedenke stets unseres
gemeinsamen Lebens und lebe wohl (memor coniugii nostri vale et vive)! [45] (S. 313)”. Als
Sterbender denkt Augustus weniger an sich selbst und seinen Tod, sondern macht sich Sorgen
— auch das kann mit Euthanasie gemeint werden — um seine Frau, spricht ihr zu,

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

386


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@_e/(l(jscope . . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

weiterzuleben, da er ihren Kummer nach seinem Tod voraussieht (prospektive Empathie) und
vielleicht sogar, wozu es damals wie heute immer wieder kommt, ihren Selbstmord
beflirchtet. Ganz anders als Augustus reagiert César (100 v. Chr.-44 v. Chr.) auf die Frage
nach seinem Sterbewunsch: ,,plotzlich und unvorhergesehen (mors repentina et improvisa)®,
der auch ihm erfiillt wird — seine letzten Worte bei seiner Ermordung am 15. Mérz 44 v. Chr.
lauten: “Auch du, mein Sohn? [46] (S. 131)”.

Lebenskunst bedeutet im christlichen Mittelalter stets zugleich Sterbekunst. Mehrere
Formen oder Typen des Sterbens werden unterschieden: 1. korperlicher Tod ( = physisches
Ende), 2. geistlicher Tod ( = Eintritt in die Holle), 3. asketischer Tod ( = Abtétung der
Sinnlichkeit), 4. zeitlicher Tod der Seele ( = Trennung von der Welt), 5. mystischer Tod ( =
Aufgehen in Gott). Notwendig sind Vorbereitung und Begleitung; Selbsttotung und Tdtung
eines todkranken Menschen — auch auf sein Verlangen — wie ebenfalls ein arztassistierter
Suizid sind ausgeschlossen. Der ,,plotzliche und unvorhergesehene Tod“ — ein Ideal fiir
Caesar und viele Menschen der Gegenwart — gilt als ,,schlechter Tod* (,,mors repentina et
improvisa mala mors®).

Ein schoner, guter und wahrer Tod — das Wort ,,Euthanasie kommt im Mittelalter nicht
vor — meint: mit warmer Hand das Erbe verteilen, bewusst von Angehdrigen und Freunden
Abschied nehmen und sich ebenso bewusst auf das Jenseits einstellen. Uber das lebenslange
korperlich-seelische Leiden der Abtissin, Arztin und Naturforscherin Hildegard von Bingen
(1098-1179) schreibt ein zeitgendssischer Chronist: ,,Und da die gesamte Konstitution ihres
Korpers unbestindig war, war ithr Leben wie das Abbild eines kostbaren Todes (pretiosae
mortis imago) [48] (S. 91).*

Seit Beginn der Neuzeit wird zwischen ,Euthanasie‘ als Lebensbeendigung und
Sterbebeistand unterschieden. Francis Bacon stellt der “dulleren Euthanasie (euthanasia
exterior) “ als aktiver Beihilfe zu einem leichten und friedlichen Ausgang aus dem Leben
(“excessus e vita magis lenis et placidus™) die “innere Euthanasie (euthanasia interior)” als
seelische Vorbereitung auf das Sterben gegeniiber [5] (S. 237). Bacon kniipft einerseits mit
der inneren Euthanasie an die antike Tradition der ars moriendi an, die immer zu einer
gegliickten ars vivendi gezdhlt wurde, ergénzt diese Tradition andererseits durch die duflere
Euthanasie als eine fiir das Mittelalter undenkbare Totung kranker und sterbender Menschen
durch den Arzt. Mit der Betonung der Freiwilligkeit (Autonomie) weist Bacon auf die Gefahr
der unfreiwilligen T6tung (Heteronomie) hin, die er ausdriicklich ablehnt.

Unterschiedliche Auffassungen stehen sich gegeniiber und haben in den Léndern der
Welt auch zu abweichenden Regelungen gefiihrt. Unmissverstidndlich und weitsichtig lehnt
der Arzt Hufeland die drztliche aktive Lebensbeendigung ab: ,,Der Arzt soll und darf nichts
anderes tun als Leben erhalten, ob es ein Gliick oder Ungliick sei, ob es Wert habe oder nicht.
Dies geht ihn nichts an. Und maBt er sich einmal an, diese Riicksicht mit in sein Geschéft
aufzunehmen, so sind die Folgen unabsehbar und der Arzt wird der gefahrlichste Mensch im
Staat. Denn ist einmal diese Linie iiberschritten, glaubt sich der Arzt einmal berechtigt, iiber
die Notwendigkeit eines Lebens zu entscheiden, so braucht es nur stufenweiser Progressionen,
um den Unwert und folglich die Unnétigkeit eines Menschenlebens auch auf andere Fille
anzuwenden [23] (S. 734f.).“ Fiir den franzosischen Mediziner Maximilien Isidore Simon
(1807-1889) kann es, wie er in seiner Déontologie médicale von 1845 ausfiihrt, nur erlaubt
sein, dem Kranken das Sterben mit physischen und seelischen Mitteln zu erleichtern, nicht
aber, sein Leben aktiv zu beenden. Medizin sei ein ,,Zweig der Caritas® (,,branche de la
charité®), ,,wahre Euthanasie liege im Glauben, in der ,,inneren Einheit mit Gott (une union
intime avec Dieu; 1a est la véritable euthanasie) [43] (S. 390).

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

387


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Unter dem Nationalsozialismus pervertiert ,Euthanasie’ zur Bezeichnung fiir die
verbrecherische Ermordung von Kranken und leidenden Menschen durch Arzte und
Krankenschwestern ohne Einwilligung und gegen den Willen. In den Jahren 1940-41 wird im
Deutschen Reich ohne juristische Grundlage offiziell aktive Euthanasie betrieben. Unter dem
Druck der katholischen wie evangelischen Kirche kommt es am 24. August 1941 zum
offiziellen Abbruch der Totungsaktionen, die inoffiziell (,,wilde Euthanasie®) allerdings bis
zum Ende des Krieges fortgefiihrt und auf weitere Personengruppen ausgedehnt wird.

Heute werden unterschieden: 1. aktive und passive Euthanasie, 2. direkte und indirekte
Euthanasie, 3. arztassistierter Suizid, 3. innere und &dullere Euthanasie, 4. autonome und
heteronome Euthanasie, 5. Anlal3 der Euthanasie, 6. ausfithrende Person der Euthanasie. Die
substantielle Herausforderung liegt in der Euthanasie als seelisch-geistiger Vorbereitung und
Begleitung; ihr Gelingen wird bei guter Schmerztherapie die Bitte um Lebensbeendigung nur
selten entstehen lassen oder iiberhaupt tiberfliissig machen. Besondere Beachtung verdient die
Pallativmedizin mit ihren ganzheitlichen Angeboten und die institutionellen Initativen der
Hospizbewegung in der Tradition der Pflege und Betreuung des mittelalterlichen Hospizes als
Integration der Sterbekunst in die Lebenskunst.

Fiir die Annahme und Bejahung von Sterben und Tod setzen sich wéhrend der Neuzeit
Theologen, Philosophen, Psychologen, Kiinstler und Schriftsteller ein. Der franzosische
Philosoph und Politiker Michel de Montaigne (1533-1592) ist iiberzeugt: ,,Du stirbst nicht,
weil du krank bist; du stirbst, weil du lebst [30] (S. 868) (Tu ne meurs pas de ce que tu es
malade, tu meurs de ce que tu es vivant) [31] (S. 1140).“ In Johann Sebastian Bachs (1685-
1750) Arie Ich freue mich auf meinen Tod (Kantate Ich habe genug, 1727) wird in einer dem
modernen Menschen fremd und unverstindlich gewordenen Weise das zeitliche Ende
akzeptiert und sogar bejaht.

Hegel vertritt die Integration von Sterben und Tod in das Leben: ,,Aber nicht das Leben,
das sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung bewahrt, sondern das ihn ertrdgt und
in ihm sich erhélt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in der
absoluten Zerrissenheit sich selbst findet [16] (S. 34).“ Rainer Maria Rilke (1875-1926)
dichtet: ,,O Herr, gib jedem seinen eignen Tod. Das Sterben, das aus jenem Leben geht, darin
er Liebe hatte, Sinn und Not [39] (S. 347). Wer in seinem Leben Liebe erlebt, Sinn gefunden
und Not bewiltigt hat, kann in dieser Perspektive sein Sterben und seinen Tod annehmen.

Auch Sterbende konnen eine besondere Fiirsorge und Liebe fiir ihre Angehdrigen und
Freunde entfalten und damit zu bewegenden Beispielen gelingenden Sterbens werden. In
Joseph und seine Briider (1933-42) schildert Thomas Mann (1875-1955) mit dem Abschied
der sterbenden Rahel von ihrem Mann Jaakob die Trias eines schonen, guten und wahren
Todes: ,,Von dir gehe ich schwer, Jaakob, Geliebter, denn wir waren einander die Rechten.
Ohne Rahel musst du’s nun sinnend ausmachen, wer Gott ist. Mache es aus und leb wohl [29]
(S. 388).

VI.  Perspektiven

Lebenskunst als Einheit der Gesundheits-, Krankheits-, Beistands- und Sterbekunst entspricht
einer humanen Humanmedizin wie ebenso einer humanen Gesellschaft im Umgang mit
Krankheit und Sterben.

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

388


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

Literatur:

[1] Andrae T. Mohammed. Sein Leben und sein Glaube. Géttingen: Vandenhoeck&Ruprecht;
1932, Nachdruck Hildesheim: Olms; 1977.

[2] Antonovsky A. Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit (engl 1987).
Tiibingen: DGVT-Verlag; 1997.

[3] Aristoteles: Politik (griech. 4. Jhdt. v. Chr.) (1282). In: Philosophische Schriften, Bd. 4.
Hamburg: Meiner; 1995.

[4] Bacon F. Nova-Atlantis (lat. 1627), Ditzingen: Reclam; 2023.

[5] Bacon F. Uber die Wiirde und die Forderung der Wissenschaften (lat. 1605/1623),
Freiburg 1. Br.: Haufe; 2006.

[6] Balint M. Der Arzt, sein Patient und die Krankheit (engl. 1964). Stuttgart: Clett-Cotta;
122019.

[7] Balint, M. Angstlust und Regression (engl.1959), Stuttgart: Klett-Cotta; °2017.

[8] Balzac H. de. Die Frau von dreiflig Jahren (franz. 1842), in: Die menschliche Komddie,
Bd. 3. Miinchen: Goldmann; 1972: 75-274.

[9] Bayley J. Elegie fiir Iris (engl. 1999), Miinchen: Beck; 2000.

[10] Benedikt von Nursia: Die Benediktusregel (lat., um 540-50), lat. dt. Beuron: Beuroner
Kunstverlag; 1952, 41980: 53-189.

[11] Carus C. G. Einige Worte iiber das Verhiltnifl der Kunst krank zu sein zur Kunst gesund
zu sein, Leipzig: Weichardt; 1843.

[12] Cicero: Gespriche in Tusculum (lat. 45 v. Chr.). Miinchen: Heimeran 1979.

[13] Epikur: Epikur entbietet dem Menoikeus seinen GruB3. In: Diogenes Laertius: Leben und
Meinungen beriihmter Philosophen (griech. 3. nachchristl. Jhdt.). Leipzig: Meiner 1921,
Hamburg 31990: 279-287.

[14] Ficino M. De vita libri tres/Drei Biicher {iber das Leben (lat. 1489). Miinchen: Fink;
2012. https://doi.org/10.30965/9783846751787

[15] Galen. Ars medica (lat. 2. Jhdt. n. Chr.). In: Opera omnia, Bd. 1, Leipzig: Cnobloch;
1821, Nachdruck Hildesheim: Olms; 1964: 305-412.

[16] Hegel G. W. F. Phianomenologie des Geistes (1807). In: Sédmtliche Werke, Bd. 2.
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog #1965: 34.

[17] Hegel G. W. F., an Karl Joseph Hieronymus Windischmann, 27.5.1810. In: Briefe von
und an Hegel, Bd. 1. Hamburg: Meiner; 1969: 313-315.

[18] Heinroth J. Ch. A. Anweisung fiir angehende Irrenérzte, Leipzig: Vogel; 1825.

[19] Heinroth J. Ch. A., an Heinrich Philipp August Damerow, 1842. In: Allgemeine
Zeitschrift fur Psychiatrie 1 (1844) 158.

[20] Herodot. Historien (griech. 5. Jhdt. v. Chr.), Bd. 1. Miinchen: Heimeran; 1963.

[21] Homer: Ilias (griech. um 750 v. Chr.),15. Gesang. Miinchen: Heimeran; 1961.

[22] Hufeland Ch W. Die Kunst das menschliche Leben zu verlingern. Jena: Akademische
Buchhandlung; 21797.

[23] Hufeland Ch. W. Enchiridion medicum oder Anleitung zur medicinischen Praxis. Berlin:
Jonas; 1836.

[24] James H. Die Fliigel der Taube (engl. 1902). Koln: Kiepenheuer & Witsch; 1962.

[25] Jaspers K. Allgemeine Psychopathologie. Berlin: Springer; 1919, °1973.

[26] Jaspers K. Ein Beispiel: &rztliche Therapie. In: Philosophie, Bd. 1. Philosophische
Weltorientierung, Berlin: Springer; 1956: 121-129.

[27] Jaspers K. Der Arzt im technischen Zeitalter (1958). In: Der Arzt im technischen
Zeitalter. Miinchen: Piper; 1986: 39-58.

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

389


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3
https://doi.org/10.30965/9783846751787

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3

[28] Kant . Der Streit der Fakultiten (1798). In: Werke, Bd. 9. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft; 1983: 261-393.

[29] Mann Th. Joseph und seine Briider (1933/42). Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer; 1983.

[30] Montaigne M. de. Die Essais (franz. 1580/95). Ziirich 1953.

[31] Montaigne M de. Les Essais (franz. 1580/95). Paris: Gallimard 2007.

[32] Novalis. Fragmente und Studien (1799-1800). In: Schriften, Bd. 3. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 21983: 527-696.

[33] Origenes: Selecta in Psalmos. In: Jacques-Paul Migne, Hg.: Patrologia Graeca, Bd. 12.
Paris: Migne; 1862.

[34] Paracelsus: Paragranum (1530). In: Sdmtliche Werke, 1. Abt., Bd. 8. Hildesheim: Olms;
1996: 131-221.

[35] Paracelsus: Vorrede und erste beide Biicher des Paragranum (1529/1530). In: Sédmtliche
Werke, 1. Abt., Bd. 8. Hildesheim: Olms; 1996: 31-113.

[36] Plath S. Die Glasglocke (engl. 1963). Frankfurt a. M.: Suhrkamp; 1982.

[37] Plato. Der Staat (griech. um 375 v. Chr.), 406d. In: Werke, Bd. 4. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft; 1971.

[38] Plato: Gesetze (griech. um 348 v- Chr.), 720 c-d. In: Werke, Bd. 8. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977: 1-516.

[39] Rilke R. M. Das Stunden-Buch (1899/1901). In: Sdmtliche Werke, Bd. 1. Frankfurt a.
M.: Insel 1975: 248-366.

[40] Schiller F., an Christian Gottfried Korner, 14.10. 1787. In: Werke, Bd. 24. Weimar:
Bohlau; 1989: 163-166.

[41] Schiller F., an Christian Garve, 6.11.1797. In: Werke, Bd. 2. Weimar: Bohlau; 1977:
155-156, hier S. 156.

[42] Schiller F.: Wallensteins Tod (1799). In: Werke, Bd. 8, Weimar: Bohlau; 1949: 173-354.
[43] Simon M 1. Déontologie médicale. Paris : Bailliere 1845.

[44] Sudhoff K. Eine Verteidigung der Heilkunde aus den Zeiten der ,,M6nchsmedizin®. In:
Sudhoffs Archiv 7 (1913) (4) 223-237.

[45] Sueton: Augustus. In: Die Kaiserviten/Beriihmte Ménner (lat. um 120 n. Chr.), Berlin:
Akademie Verlag; 42014: 143-319.

[46] Sueton: Iulius Caesar. In: Die Kaiserviten/Beriihmte Manner (lat. um 120 n. Chr.),
Berlin: Akademie Verlag; “2014: 16-141.

[47] Tellenbach T. Melancholie. Problemgeschichte, Endogenitit, Typologie, Pathogenese,
Klinik, Berlin: Springer; 1961, 21974.

[48] Theoderich (Monch): Vita Sanctae Hildegardis. Leben der Heiligen Hildegard von
Bingen, lat. dt., Freiburg i. Br.: Herder; 1998:79-235.

[49] Tobino M. Le libere donne di Magliano. Firenze: Vallecchi; 1953, erneut Milano:
Mondadri; 1990.

[50] Virchow R. Uber Nahrungs- und GenuBmittel. Berlin: Liideritz; 1868, Hamburg:
Verlagsanstalt und Druckerei A. G.; 31890.

[51] Volz R. W.: Der érztliche Beruf. Berlin: Liideritz; 1870.

[52] Warren S. Cancer. In: Passages from the diary of a late physician, Bd. 1, London: Cadell
1832, °1838. (dt. Ulrike v. Engelhardt).

[53] Weizsacker V. v. Der Arzt und der Kranke (1926). In: Gesammelte Schriften, Bd. 5.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp; 1987: 9-26.

[54] World Health Organization. Basic documents, Genf: WHO Geneva; 1976.

http://www.kaleidoscopehistory.hu
prof. dr. Dietrich von Engelhardt

390


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

