
 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

377 

MEDIZIN – ROMANTIK – NATURPHILOSOPHIE.  
Lebenskunst als Einheit der Gesundheits-, Krankheits-, Beistands- und Sterbekunst im 
sozialkulturellen Kontext 
 
MEDICINE - ROMANTICISM - NATURAL PHILOSOPHY. 
The art of living as a unity of the art of health, illness, support and dying in a socio-
cultural context 
 
 
Dietrich von Engelhardt (1941-2025) 
war ein deutscher Wissenschafts- und Medizinhistoriker. 
Universität zu Lübeck 
 
Initially submitted May.02, 2025; accepted for publication Sept,30.2025 
 
Abstract 

Since antiquity, the art of living has always been associated with the art of dying, being 
ill and assistance factors of which are usually separated today. Art and literature, medicine 
and science as well as reality offer numerous examples stimulating the present situations. 
Representations and interpretations of the past may serve humanizing reality of individual and 
social life as well as medical treating and doctor-patient relationship. Antiquity, the Middle 
and Latest Ages each set specific accents, but also remind us of unlimited temporal 
dimensions. 
 
Schlüsselwörter: Lebenskunst (ars vivendi), Kunst des Krankseins (ars aegrotandi), Kunst 
des Beistands (ars assistendi) und Kunst des Sterbens (ars moriendi); historische Entwicklung 
und gegenwärtige Bedeutung 
 
Keywords: Art of living (ars vivendi), art of being sick (ars aegrotandi), art of assistance (ars 
assistendi) and art of dying (ars moriendi); historical development and contemporary 
significance 

 
I. Kontext 

 
Lebenskunst (ars vivendi) schließt neben Gesundheitskunst (ars valendi) auch 

Krankheitskunst (ars aegrotandi), Beistandskunst (ars assistendi) und Sterbekunst (ars 
moriendi) ein. Seit der Antike wird Medizin als Kunst (ars) und Wissenschaft (scientia) der 
Gesundheit (sanitas) und Krankheit (infirmitas) verstanden. 

Eindrucksvolle biographische Zeugnisse, Dokumente der Literatur, Malerei, Musik, 
Gedanken der Philosophie und Theologie sind aus der Geschichte seit der Antike überliefert – 
ebenso wertvolle wie notwendige Anregungen für die Gegenwart und Zukunft.  

Stets stellt sich die entscheidende Frage: Wie kann Lebenskunst in diesem umfassenden 
Sinn verwirklicht und ausgebreitet werden – in der Medizin, Kultur, den Wissenschaften, 
Künsten, Medien, in der Politik, der Gesellschaft und im familiären wie individuellen Leben? 

Wenn nicht mehr gelesen und geschrieben wird, musiziert und Musik angehört wird, 
gemalt und Bilder betrachtet werden, verliert sich die Heilkraft der Kultur. 

  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3
https://de.wikipedia.org/wiki/Wissenschaftsgeschichte
https://de.wikipedia.org/wiki/Medizinhistoriker


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

378 

 
II. Gesundheitskunst (ars valendi) 

 
Die Kunst der Gesundheit wird in der Antike wesentlich abhängig gemacht von der 

Diätetik, die allerdings weit über Diät im heutigen Sinn hinausgeht, nicht nur Essen und 
Trinken, sondern alle Bereiche des menschlichen Lebens umfasst, auf Naturphilosophie und 
Anthropologie bezogen ist und eine an der Natur orientierte Lebensweise oder Lebenskunst (= 
griech. diaita) vertritt, die ebenso für die Beistands-, Krankheits- und Sterbekunst gültig und 
zu beachten ist.  

Diätetik wird von dem antiken Mediziner Galen (129 n. Chr.-199 n. Chr.) in sechs 
Bereiche untergliedert, die später ‚sechs nicht natürliche Dinge‘ (‚sex res non naturales‘) 
genannt werden – ‚nicht natürlich‘, weil sie zwar zur Natur gehören, sich als Schnittstelle 
zwischen Natur und Kultur aber nicht wie Atmung oder Kreislauf von selbst verstehen, 
sondern vom Menschen in die Hand genommen werden müssen, in seine Verantwortung 
fallen: ‚Licht und Luft‘ (‚aer‘), ‚Bewegung und Ruhe‘ (‚motus et quies‘), ‚Schlafen und 
Wachen‘ (‚somnus et vigilia‘), ‚Essen und Trinken‘ (‚cibus et potus‘), ‚Absonderungen und 
Ausscheidungen‘ (‚secreta et excreta‘), ‚Gefühle‘ (‚affectus animi‘).  

Das Mittelalter führt die Tradition der weitgespannten Diätetik der Antike fort, stellt sie 
über Medikament und Chirurgie und verleiht ihr zusätzlich eine religiöse Basis. Alle 
Lebenskünste werden mit den vier antiken und drei christlichen Tugenden (Weisheit, 
Gerechtigkeit, Tapferkeit Bescheidenheit, Glaube, Liebe, Hoffnung) sowie den sieben 
körperlichen und sieben geistigen Werken der Barmherzigkeit (opera misericordiae) in einen 
Zusammenhang gebracht. Eine Grundschrift der Diätetik dieser Epoche ist das Regimen 
Sanitatis Salernitanum (11. Jhdt.) der Medizinschule von Salerno, aus dem zahlreiche 
Wendungen in die Alltagssprache eingegangen sind ("Nach dem Essen sollst du ruhn oder 
tausend Schritte tun"). Physiologie, Psychologie und Philosophie werden in den diätetischen 
Regeln dieses Gesundheitsregimens miteinander verbunden: „Besser als ein Arzt sei die 
dreifache Regel: „Ruhe, Heiterkeit, Mäßigkeit“ („mens laeta, requies, moderata diaeta“). 

Auch in der arabischen Medizin bleibt das diätetische Konzept der ‚sechs nicht 
natürlichen Dinge‘ lebendig. Der Religionsstifter Mohammed (571-632) soll Lamm, Milch, 
Datteln und Honig, nicht aber Zwiebeln und Knoblauch geliebt, soll regelmäßig Fastenzeiten 
eingehalten und sich nie satt gegessen haben. Überliefert ist sein diätetisch-ganzheitliches und 
ebenfalls religiös bestimmtes Wort: „Ich faste und ich esse, ich wache und ich schlafe, ich 
lebe in der Ehe. Und wer meiner Sunna nicht folgt, der ist nicht von mir“ [1] (S. 148). 

Zu einer einschneidenden Zäsur kommt es in der Neuzeit. Chirurgie und Medikament 
treten zunehmend ins Zentrum der Therapie, Diätetik und Prävention wie ebenfalls 
Rehabilitation geraten stärker in den Hintergrund. Diätetik wird auf Diät als Ernährung 
beschränkt. Weiterhin setzen sich aber immer wieder Philosophen, Theologen und auch 
Mediziner für das antike-mittelalterliche Verständnis ein. Reich sind die Anregungen der 
Literatur, Malerei und Musik. 

Der Renaissancephilosoph Marsilio Ficino (1433-1499) gibt in seinem Buch über das 
Leben (Liber de vita, 1489) Gelehrten diätetische Empfehlungen im Sinn der Antike für ein 
gesundes und langes Leben: nicht zu viel Speise und Trank, Zurückhaltung in der Sexualität, 
keine Arbeit während der Nacht, Verzicht auf Schlaf am Tage, Erfrischungen der inneren wie 
äußeren Sinne [14] (S. 145-201). 

Im Geist der Aufklärung verfassen die Mediziner Bernhard Christoph Faust (1755-1842), 
Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836) und Franz Anton Mai (1742-1814) weitbeachtete 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

379 

Schriften über eine diätetische Lebensweise und ihre Auswirkungen auf Leib und Seele, 
Gesundheit und Krankheit. Große Beachtung gewinnt Hufelands Makrobiotik, die im Jahre 
1796 zunächst unter dem Titel Kunst, das menschliche Leben zu verlängern erscheint, viele 
Auflagen erlebt und in zahlreiche Sprachen übersetzt wird. Entscheidend sei die Lebenskraft 
(vis vitalis), auf die physisch wie psychisch Einfluss genommen werden könne. Essen und 
Trinken seien immer auch psychische und ethische Vorgänge, bereits das „Physische im 
Menschen“ sei „auf seine höhere moralische Bestimmung berechnet [22] (S. XII).“  

Unter Makrobiotik als Lebensverlängerung nur an Essen, Schlafen und Bewegung zu 
denken, kann den Philosophen Kant (1724-1804) allerdings nicht befriedigen; die 
„animalische Existenz“ könne auf diese Weise wohl im Zustand der Gesundheit erhalten 
bleiben, die „bürgerliche Existenz“ sinke dagegen auf das Niveau der Invalidität herab: 
„Dahin führt die Kunst, das menschliche Leben zu verlängern: daß man endlich unter den 
Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergötzlichste Lage ist [28] (S. 391).“ 

 Im 19. Jahrhundert kommt es dann in der Medizin zur endgültigen Reduktion der antiken 
Diätetik auf Diät oder den Bereich des Essens und Trinkens. Parallel werden erste 
Lebensmittelgesetze, Konservierungsverfahren und Produkte der Massenernährung zur 
Überwindung von Hungersnöten entwickelt: von Justus von Liebig (1803-1873) der 
Fleischextrakt, von Julius Maggi (1846-1912) die Suppenwürfel, von Louis Pasteur (1822-
1895) die Pasteurisierung der Milch. Mehrfach wird zugleich der Mangel an 
wissenschaftlichen Beweisen für die Wirksamkeit diätetischer Maßnahmen beklagt, so auch 
von dem Mediziner Rudolf Virchow (1821-1902): „Eine streng wissenschaftliche Diätetik ist 
bis jetzt noch unmöglich [50] (S. 40).“ In der Gegenwart nimmt das Interesse an der 
umfassenden Diätetik für die Erhaltung der Gesundheit wie Überwindung der Krankheit 
erneut wieder zu. 

Charakteristisch für das moderne Verständnis der Gesundheit ist die Definition der 
Weltgesundheitsorganisation (WHO) aus dem Jahr 1946: „Gesundheit ist ein Zustand 
vollständigen physischen, geistigen und sozialen Wohlbefindens (physical, mental and social 
well-being) und nicht allein die Abwesenheit von Krankheit oder Schwäche [54] (S. 1).“ Die 
Einbeziehung sozialer und geistiger Dimensionen in das Verständnis von Gesundheit und 
Krankheit nimmt für diese Definition ein, die zugleich anthropologisch nicht überzeugen 
kann, unrealistisch ist, illusionäre Hoffnungen weckt. Mit Recht urteilt der Psychiater und 
Philosoph Karl Jaspers (1883-1969): „Solche Gesundheit gibt es nicht. Nach diesem Begriff 
in der Tat alle Menschen und jederzeit irgendwie krank [27] (S. 53).“ Als besser oder additiv, 
nicht alternativ, erscheint die Auffassung: Gesundheit ist die Fähigkeit, mit Krankheit, 
Behinderung und Tod leben zu können.  

Über den komplexen Begriff ‚Lebensqualität‘ in Gesundheit wie ebenfalls Krankheit und 
Sterben werden in der Gegenwart – auch in der Politik – theoretische Konzepte und 
praktische Vorschläge vorgelegt. Mehrere Dimensionen der Lebensqualität lassen sich 
unterscheiden: physisch (Schmerzfreiheit/Mobilität), psychisch (Zufriedenheit/Hoffnung), 
sozial (Arbeit/Kontakte), geistig (Interessen/Glaube), Selbsturteil versus Fremdurteil, 
Wandlungen während des Lebens, Veränderungen während der Krankheit und im Sterben, 
Möglichkeiten der Unterstützung, sozialkultureller Kontext. 

Bis in die Gegenwart gibt es beeindruckende konkrete Beispiele wie auch fundierte 
Entwürfe einer umfassenden Lebenskunst, wenngleich die verbreitete Verabsolutierung von 
Jugend, Schönheit und Gesundheit negative Folgen für die Kunst der Gesundheit, der 
Krankheit, des Beistands und des Sterbens hat. Das Verlangen nach immanenter 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

380 

Glückserfüllung ohne Transzendenz steht einer Sinngebung von Schmerz und Leiden, 
Krankheit, Alter und Tod entgegen.  
III. Lebenskunst als Krankheitskunst (ars aegrotandi) 

 
Gesundheit und Krankheit sind Seinsurteile und Werturteile, werden festgestellt und 

bewertet. Bewertungen müssen keineswegs nur negativ ausfallen. Krankheit kann auch als 
Chance, als Anlass zur Korrektur des Verhaltens und Entscheidung zu neuen Einstellungen 
verstanden werden.  

Konkrete Beispiele des Umgangs mit Krankheit und Tod der Antike enthalten Homers 
Ilias und Odyssee, griechische und römische Tragödien und Komödien wie Biographien und 
philosophische Texte. Wie im 6. Jhdt. v. Chr. die Prinzessin Atossa (550 v. Chr.- 475), 
Tochter des persischen Königs Kyros II. (um 590 v. Chr.-530 v. Chr.) und Frau des 
persischen Großkönigs Dareios I. (549 v. Chr.-486 v. Chr.), auf ihr Brustgeschwür reagierte 
und die Hilfe eines griechischen Arztes annahm, schildert Herodot (um 490 v. Chr.-um 430 v. 
Chr.): "Solange es noch klein war, verschwieg sie es aus Schamgefühl und sprach zu 
niemandem darüber. Als es aber schlimmer wurde, ließ sie Demokedes rufen und zeigte es 
ihm. Er versprach, sie gesund zu machen [20] (S. 479)" und konnte nach erfolgreicher 
Behandlung nach Griechenland zurückkehren.  

Kunst des Krankseins kann auch Verzicht auf Therapie heißen. Der Philosoph Plato 
(428/27 v. Chr.-348/47 v. Chr.) berichtet von einem Zimmermann, der zu medikamentöser 
und chirurgischer Therapie bereit ist, den Vorschlägen zur Veränderung seiner Lebensweise 
in diätetischer Hinsicht aber wenig abgewinnen kann: "Wenn ihm aber einer eine kleinliche 
Lebensordnung vorschreiben wollte, ihm Umschläge um den Kopf legen und was dergleichen 
mehr ist, so sagt er gewiß bald genug, er habe keine Zeit, krank zu sein, und es helfe ihm auch 
nicht zu leben, wenn er immer auf die Krankheit achthaben und sein vorliegendes Geschäft 
vernachlässigen solle." Der Zimmermann lehnt die diätetische Therapie ab und akzeptiert sein 
Schicksal: "wenn aber der Körper es nicht ertragen kann, so stirbt er eben und ist aller Händel 
ledig [37] (S. 243ff).“ 

Medizin hält der antike Mediziner Galen für den Umgang mit Gesundheit und Krankheit 
für gleichermaßen verantwortlich, „Medizin ist die Wissenschaft der gesunden, kranken und 
neutralen Körper (medicina est scientia corporum sanorum, aegrorum et neutrorum) [15] (S. 
307).“ Den mittleren Zustand der Neutralität bezeichnet Galen für den normalen Zustand des 
menschlichen Lebens – zwischen Gesundheit und Krankheit, weder vollkommen gesund noch 
vollkommen krank. Der Arzt soll dem Menschen zu einem Leben in diesem neutralen 
Zustand verhelfen und ihm nicht Hoffnungen auf umfassende Gesundheit machen.  

Im Mittelalter gibt es die Rede von einer „verderblichen Gesundheit (sanitas perniciosa)“ 
und einer „heilbringenden Krankheit (infirmitas salubris) [44] (S. 228)“. In der Neuzeit 
spricht der Philosoph und Politiker Michel de Montaigne (1533-1592) ebenfalls von 
Krankheiten, die heilsam („maladies médicinales et salutaires [31] (S. 1140)“) sein können 
[30] (S. 868), wovon um 1800 auch der Dichter und Naturforscher Novalis (1772-1801) aus 
eigener Erfahrung überzeugt ist: „Krankheiten, besonders langwierige, sind Lehrjahre der 
Lebenskunst und der Gemütsbildung [32] (S. 686).“  

Neuzeit bedeutet Säkularisierung des Paradieses oder Wiedergeburt im Diesseits, bildlich 
überzeugend dargestellt auf dem Gemälde Der Jungbrunnen (1546) von Lucas Cranach 
(1472-1553). Alte, gebrechliche, kranke Menschen werden von Angehörigen und Freunden in 
der Beistandskunst (ars assistendi) des Mitleids und der Solidarität an das Wasser der Medizin 
gebracht, in das sie nach ärztlicher Untersuchung einsteigen, um es auf der anderen Seite 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

381 

jung, gesund und lebensfroh zu verlassen und sich in die Zelte der Lüste und an die 
überladenen Tische zu begeben, wo sie von den Risikofaktoren, denen sie nicht widerstehen 
können, erwartet werden und sich in Bälde wieder auf der linken Seite wiederfinden.  

Die vertikale Bewegung der Auferstehung im Jenseits wird im Übergang vom Mittelalter 
zur Neuzeit zur horizontalen Bewegung des Diesseits. Die Wünsche der Menschen – 
Gesundheit, Jugend, ewiges Leben – sind die Ziele der Medizin, die von ihnen profitiert und 
die sie auch wieder verstärkt.  

Die neuzeitlichen Visionen und Ideale werden angemessen von dem Philosophen und 
Politiker Francis Bacon (1561-1626) hervorgehoben: Verlängerung des Lebens, 
Wiederherstellung der Jugend, Verzögerung des Alterns, Heilung unheilbarer Krankheiten, 
Überwindung des Schmerzes, Stärkung von Kraft und Aktivität und angenehme Abführmittel 
[4] (S. 43-58). 

Literatur und Künste stellen sich mit ihren Vorstellungen und Bildern immer wieder den 
neuzeitlichen Idealen des Jugend-, Schönheits- und Gesundheitswahns entgegen. Der 
französische Schriftsteller Honoré de Balzac (1799-1850) beschreibt in dem Roman Eine 
Frau von dreißig Jahren (1842) die Ambivalenz von Jugend und Alter: „Das Gesicht einer 
jungen Frau hat die Ruhe, die Glätte, die Kühle der Oberfläche eines Sees (le calme, le poli, la 
fraicheur de la surface d’un lac). Erst mit dreißig Jahren fängt das Gesicht einer Frau an, 
ausdrucksvoll zu werden.“ Im Alter zeigen sich im Gesicht der Frau auf bewegende Weise die 
glücklichen und unglücklichen Ereignisse und Erfahrungen ihres Lebens, jetzt wird ihr Kopf 
„erhaben in seinem Erschreckenden, schön in seiner Schwermut oder prächtig durch seine 
Ruhe (sublime d’honneur, belle de mélancolie, ou magnifique de calme) [8] (S. 265).“ 

Vielfältig und wirkungsvoll ist der Beitrag der Künste zur Krankheitskunst – bei 
physischen wie psychischen und psychosomatischen, bei akuten wie chronischen 
Krankheiten, auch im Verlauf des Sterbens. Kunst und Literatur übersteigen jede Therapie im 
biologischen Sinn, öffnen eine diesseitige Überzeitlichkeit oder ‚immanente Transzendenz‘. 
Es geht bei der Kunsttherapie um einen stärkenden und heilsamen Einfluss auf die Krankheit 
in den anthropologischen sechs Dimensionen: 1. Körperbeziehung, 2. Raumbeziehung, 3. 
Zeitbeziehung, 4. Selbstbeziehung, 5. Sozialbeziehung, 6. Weltbeziehung.  

Beobachtungen und Theorien über die Auswirkungen der Krankheiten auf diese 
Dimensionen liegen mehrfach vor. Der Psychiater Hubertus Tellenbach (1914-1994) bezieht 
‚Inkludenz‘ (Eingeschlossensein) und ‚Remanenz‘ (Zurückbleiben) als die beiden 
Grundmerkmale der Melancholie im Kontext aller sechs Dimensionen zentral auf ‚Raum‘ und 
‚Zeit‘ [47] (S. 119-140). Der Psychoanalytiker und Psychosomatiker Michael Balint (1896-
1970) verbindet ‚Oknophilie‘ (Sicherheit, Furcht, Tastsinn) und ‚Philobatismus‘ (Abenteuer, 
Gefahr, Gesichtssinn) mit konträren Kontakten zu unbelebten und belebten Objekten, auch 
sozialpsychologischen Folgen und Konsequenzen für künstlerische Kreativität und Aufnahme 
von Kunstwerken. „Die oknophile Welt baut sich aus physischer Nähe und Berührung auf, die 
philobatische Welt aus sicherer Distanz und Fernsicht [7] (S. 17)“.  

Kunsttherapeutische Erfolge messen sich nicht nur an positiven Auswirkungen auf alle 
Dimensionen, von Erfolg kann bereits bei beabsichtigter Veränderung einer Dimension 
gesprochen werden. Über Erfolge entscheiden nicht nur objektiv messbare Daten, sondern 
ebenso subjektive Urteile des Kranken, des Therapeuten, auch der Angehörigen und 
Bekannten. Evidenz hat zwei Bedeutungen, woran in der ‚evidenzbasierten Medizin‘ heute 
meist nicht gedacht wird: der unzweifelhaft wichtige ‚empirisch-statistische Beweis‘, aber die 
ebenso wichtige ‚unmittelbare Einsicht‘. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

382 

Neben biographischen Berichten über die Krankheitskunst stehen entsprechende 
Zeugnisse in Literatur und Kunst sowie Ausführungen der Philosophie. Von der Hilfe der 
Literatur bei einer Brustamputation nach einer Krebserkrankung vor der Ära der physischen 
Anästhesie handelt die Kurzgeschichte Cancer (engl. 1830) des englischen Schriftstellers und 
Juristen Samuel Warren (1807-1877): „Ihre Augen blieben unausgesetzt mit einem Hinblick 
glühender Zärtlichkeit auf die treuen Schriftzüge ihres Gatten (beloved handwriting of her 
husband) geheftet; sie bewegte während der ganzen schmerzhaften, sich lange hinzögernden 
Operation kein Glied, und nur eine leises Seufzen wurde zuweilen von ihr vernommen (nor 
uttered more than an occasional sigh) [52] (S. 48).” Der amerikanische Maler William 
Utermohlen (1933-2007) begleitet in Selbstporträts den Prozess seiner eigenen 
Demenzerkrankung, bis er dazu nicht mehr in der Lage ist.  

Friedrich Schiller (1759–1805) spricht dem Geist Kraft über den Körper zu: „Es ist der 
Geist, der sich den Körper baut [42] (S. 258)“; entsprechend groß sei die Verantwortung des 
Menschen für sein Leben, da „in uns selbst die Quelle der Schwermut und Fröhlichkeit“ [40] 
(S. 166) liege. Wiederholt habe er die positive Wirkung von Schmerzen und Leiden erfahren: 
„Auch die Kränklichkeit ist zu was gut, ich habe ihr viel zu danken [41] (S. 156).“ Der 
Philosoph Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) erblickt ebenfalls in seelischen 
Krisen nicht nur Gefährdungen der Identität und Brüche der Kontinuität, sondern auch 
sinnvolle Stufen personaler Entwicklung. „Jeder Mensch hat wohl überhaupt einen solchen 
Wendungspunkt im Leben, den nächtlichen Punkt der Kontraktion seines Wesens, durch 
dessen Enge er hindurchgezwängt und zur Sicherheit seiner selbst befestigt und vergewissert 
wird, zur Sicherheit des gewöhnlichen Alltagslebens, und wenn er sich bereits unfähig 
gemacht hat, von demselben ausgefüllt zu werden, zur Sicherheit einer innern edlern Existenz 
[17] (S. 314).“ 

Über die Krankheitskunst (ars valendi) veröffentlicht 1843 der Gynäkologe, 
Naturphilosoph und Maler Carl Gustav Carus (1789-1869) die wenig beachtete Studie Einige 
Worte über das Verhältnis der Kunst krank zu sein zur Kunst gesund zu sein. Die Kunst des 
Krankseins gehört nach Carus zur „Lebenskunst, d.h. der Kunst, ein schönes, menschliches 
Leben auf reine, edle Weise und zum wahren inneren Glück und höherer, innerer 
Entwickelung der Persönlichkeit zu leiten und zu vollenden.“ Diese Kunst könne aber weder 
die Kunst meinen, „krank zu werden“, noch die Kunst, „die Krankheit selbst gleichsam zu 
kultivieren, sie zu verlängern“, sondern allein die Kunst, „solche Maßregeln zu ergreifen, 
welche dazu führen, die Krankheit selbst leichter zu ertragen und möglichst bald und 
vollständig in den Zustand der Gesundheit zurückzubilden [11] (S. 15f.).“ Vor der Studie von 
Carus erscheint 1715 die an der antiken Diätetik orientierte lateinische Schrift Ars bene 
valendi (1788) des jesuitischen Schriftstellers François-Joseph Desbillons (1711-1789). Die 
seit einigen Jahrzehnten erscheinenden empirischen Studien und theoretischen Konzepte zur 
Copingstruktur des Kranken im Umgang mit der Krankheit und Medizin sind auf diese 
Tradition bezogen.  

Der Medizinsoziologe Aaron Antonovsky (1923-1994) verknüpft in Übereinstimmung 
mit dem antiken Verständnis der Medizin, auch für die Erhaltung der Gesundheit und nicht 
nur die Überwindung der Krankheit zuständig zu sein, mit dem Begriff der ‚Salutogenese‘ 
(engl. 1987) Krankheitskunst und Gesundheitskunst. Statt der Überwindung der 
Krankheitsursachen geht es in dieser Perspektive um die Bedingungen der 
Gesundheitserhaltung auf einem Kontinuum zwischen Gesundheit und Krankheit, die 
Antonovsky vor allem in das von ihm bestimmte ‚Kohärenzgefühl‘ legt [2]. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

383 

Die Bedeutung der Arzt-Patienten-Beziehung für den gelingende Umgang des Kranken 
mit der Krankheit steht auch im Zentrum der Erfahrungen, Überlegungen und Vorschläge von 
Balint: „Je mehr Reife der Patient besitzt, um so besser werden die Ergebnisse einer rein 
‚objektiven‘ Behandlung sein und um so weniger wird der Patient eine ‚subjektive, 
sympathetische Behandlung‘ benötigen und umgekehrt [6] (S. 315).“ Auch Balint plädiert für 
Konsultationen bereits vor dem Ausbruch der Krankheit. „Die Prognose dürfte in einer so 
frühen Phase sehr viel günstiger sein [6] (S. 337).“ Gesundheitskunst kann der 
Krankheitskunst dienen. 

 
IV. Lebenskunst als Beistandskunst (ars assistendi) 

Lebenskunst als Kunst des Beistands ist nicht nur eine Aufgabe der Ärzte und 
Pflegekräfte, sondern ebenso der Angehörigen und Freunde, auch der Kranken und im Prinzip 
aller Menschen. Beistandskunst versteht sich nicht von selbst, wird vielmehr beeinflusst von 
individualpsychologischen Bedingungen und vom sozialkulturellen Kontext, von Krankheit, 
Alter sowie Geschlecht. Zahlreiche überzeugende wie enttäuschende Beispiele sind aus der 
Geschichte überliefert und lassen sich ebenso in der Gegenwart beobachten.  

In einer Szene auf der Schale des Töpfers Sosias (um 500 v. Chr.) verbindet Achill seinen 
im Trojanischen Krieg (8. Jhdt. v. Chr.) verwundeten Freund Patroklos, der, wie in Homers 
Ilias berichtet wird, den in der Lende von einem Pfeil verletzten Eurypylus physisch versorgt 
und ihm psychisch beisteht, da der griechische Arzt Machaon verwundet ist und selbst 
ärztlicher Hilfe bedarf: “Tröstete diesen mit Reden und legte ihm heilende Kräuter auf die 
brennende Wunde, die dunklen Schmerzen zu lindern [21] (S. 515).” Auf der Säule des 
Kaisers Trajan (53-117) in Rom stehen Soldaten verwundeten Soldaten bei, da Ärzte im 
Schlachtgeschehen kaum vorhanden sind. Mitleid und Solidarität sind auf keine Schicht, 
Beruf, Alter, Geschlecht oder Zeiten des Friedens oder Krieges begrenzt.  

Beeindruckt äußert sich der griechische Historiker Herodot (490/480 v. Chr.-430/420 v. 
Chr.) über die kommunikative Anteilnahme unter den Menschen im alltäglichen Leben 
Babylons: „Sie tragen ihre Kranken auf den Markt getragen; denn sie haben ja keine Ärzte. 
Da treten die Leute heran und geben dem Kranken gute Ratschläge hinsichtlich seiner 
Erkrankung, wenn sie an derselben Krankheit gelitten haben wie der Kranke oder andere 
daran leiden sahen. Sie treten heran, reden dem Kranken gut zu und erklären ihm, wodurch sie 
von einem ähnlichen Leiden geheilt worden sind oder Genesung bei anderen gesehen haben. 
Schweigend an dem Kranken vorbeizugehen, ist nicht erlaubt. Jeder muß fragen, woran er 
leidet [20] (S. 183).“ 

Zuwendung, Verständnis und Kommunikation in der Arzt-Patienten-Beziehung 
unterscheiden sich in Zeiten und Ländern, Epochen und Kulturen. Die gängige Alternative: 
Paternalismus früher und heute Partnerschaft entspricht nicht der historischen Wirklichkeit 
und wird auch dem gegenwärtigen medizinischen Alltag nicht gerecht. 

 Die Philosophen Plato (428/27-348/47 v. Chr.) und Aristoteles (384-322 v. Chr.) 
unterscheiden drei Arzttypen: ‚Sklavenarzt‘, ‚Arzt für Freie‘ und ‚Arzt als medizinisch 
gebildeter Laie‘. Kein ‘Sklavenarzt’, so Plato, “pflegt auch nur irgendeine Begründung für die 
jeweilige Krankheit eines Sklaven zu geben oder sich geben zu lassen, sondern verordnet ihm 
das, was ihm aufgrund seiner eigenen Erfahrung gut scheint, als wüßte er genau Bescheid, 
eigenmächtig wie ein Tyrann.” Der ‘freie Arzt’ behandelt meist die Krankheiten der Freien, 
“und indem er sie von ihrem Entstehen an und ihrem Wesen nach erforscht, wobei er sich mit 
dem Kranken und mit dessen Freunden bespricht, lernt er teils selbst manches von dem 
Kranken, teils belehrt er auch, soweit er es vermag, den Patienten selbst und verordnet ihm 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

384 

nicht eher etwas, bis er ihn irgendwie davon überzeugt hat [38] (S. 269).“ Plato hält es auch 
für sinnvoll, daß Ärzte “an allen Krankheiten gelitten hätten und gar nicht von besonders 
gesundem Körperbau wären” [37] (S. 249).  

Aristoteles stellt dem praktischen und wissenschaftlichen Arzt zusätzlich den Laienarzt 
gegenüber: „Arzt aber ist einmal der Praktikant, sodann der leitende Mann, der 
wissenschaftlich gebildete Mediziner, und drittens der medizinische Kenner. Denn solche gibt 
es vereinzelt sozusagen in allen Künsten, und wir schreiben solchen Kennern nicht minder ein 
Urteil zu als den Wissenden, den Fachmännern [3] (S. 99)“. Mit diesem dritten Arzttyp nimmt 
Aristoteles die Mitglieder von Selbsthilfegruppen vorweg.  

Kranke und Sterbende zu pflegen, gehört im Mittelalter zu den sieben körperlichen und 
sieben geistigen Werken der Barmherzigkeit wie ebenfalls zu den drei antiken und drei 
christlichen Tugenden eines jeden Menschen und nicht nur der Ärzte und Pflegekräfte. Hinter 
jedem Arzt steht ‘Christus medicus’, hinter jedem Patienten die ‘Passio Christi’. Der 
Ordensgründer Benedikt von Nursia (um 480–543) hebt zur Entstehungszeit der Hospitäler 
die fundamentale Bedeutung des Beistandes hervor: „Die Sorge für die Kranken steht vor und 
über allen anderen Pflichten (infirmorum cura ante omnia et super omnia adhibenda est) [10] 
(S. 126-127).” An der Kunst des Krankseins des Patienten kann der Arzt selbst unmittelbar 
teilnehmen, sein Beistand kann zu einem eigenen körperlich-seelischen Mitleiden 
(compassio) gesteigert werden, das über Empathie im heutigen psychologischen Sinn weit 
hinausgeht. Für den lateinischen Kirchenvater Origenes (um 185-254) soll der Arzt sogar 
"krank werden mit dem Kranken und weinen mit dem Weinenden (infirmari cum infirmante, 
flere cum flente) [33] (Sp.1386).” In diesem Sinn wird der Psychiater und Philosoph Jaspers 
im 20. Jahrhundert sagen: „Daher gibt es für den Arzt und den Kranken als Letztes die 
existentielle Kommunikation: Das Schicksal des Kranken nimmt der Arzt mit auf sich. Jetzt 
nimmt er eine neue Haltung ein [26] (S. 126).“ 

Zu Beginn der Neuzeit stellt der Mediziner und Philosoph Paracelsus (1493/94-1541) drei 
Arzttypen einander gegenüber: Der ‚Lammarzt‘ opfert sich für seine Kranken auf, der 
‚Wolfsarzt‘ raubt seine Kranken aus und der ‚Unkrautarzt‘ hält sich an seine Bücher und nicht 
an die Natur und Erfahrung [34] (S. 203f.). Die vierte und entscheidende Säule der Medizin 
ist für Paracelsus – neben Philosophie, Astronomie und Chemie – die Tugend des Arztes. 
"Die vierte Säule sei die Tugend und bleibe beim Arzt bis in den Tod [35] (S. 56)." 

In der Medizin der Romantik wird die personale Beziehung zwischen Arzt und Patient 
besonders betont. Der Mediziner Johann Christian August Heinroth (1773-1843) will in allen 
Krankheiten, auch in Geisteskrankheiten, eine „Krankheit der ganzen Person [18] (S. 4)“ 
sehen – Person allerdings nicht nur im biologisch-genetischen Sinn der ‚personalisierten 
Medizin‘ der Gegenwart, sondern als Verbindung von Leib und Seele, mit Bewusstsein, 
Sprache und sozialen Kontakten. Programmatisch verpflichtet Heinroth die Medizin zu dieser 
Orientierung: „Mensch = Person; das ist der Einheitspunkt [19] (S. 158).“ 

Im 19. Jahrhundert tritt die Krankheitsgeschichte gegenüber der Krankengeschichte bei 
erstaunlichen diagnostischen und therapeutischen Fortschritten und zugleich 
anthropologischen Verlusten in den Vordergrund. In diesem Sinn diagnostiziert der Mediziner 
Robert Wilhelm Volz (1806-1882): „Die Medizin ist tatsächlich, ist objektiv geworden. Es ist 
gleichgültig, wer am Bett steht, aber er muß verstehen, zu untersuchen, zu erkennen. Er tritt 
vor ein Objekt, welches er ausforscht, ausklopft, aushorcht, ausspäht, und die rechts und links 
liegenden Familienverhältnisse ändern daran gar nichts: der Kranke wird zum Gegenstand 
[51] (S. 33f).“  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

385 

An Gegenbewegungen und kritischen Stimmen fehlt es allerdings nicht, sowohl in der 
Medizin als auch der Philosophie und besonders der Literatur. Der Objektivität der Krankheit 
wird weiterhin die Subjektivität des Kranken gegenübergestellt, der technisierten Therapie 
eine Therapie des Beistands und der Begleitung.  

Jaspers unterscheidet neben dem naturwissenschaftlichen Erklären sieben Formen des 
Verstehens: 1. Phänomenologisches Verstehen, 2. Statisches Verstehen, 3. Genetisches 
Verstehen, 4. Rationales Verstehen, 5. Geistiges Verstehen, 6. existentielles Verstehen und 
schließlich 7. metaphysisches Verstehen [25] (S. 255-257). Der anthropologische Mediziner 
Viktor von Weizsäcker (1886–1957) bezieht seine programmatische ‚Einführung des 
Subjekts‘ auf den Kranken, den Arzt und die Wissenschaft. Medizin bestehe grundsätzlich aus 
einer Doppelstruktur von Objektivität und Subjektivität: sachliche Entsprechung = Krankheit 
und Medizin, personale Entsprechung = Mensch in Not und Mensch als Helfer. Die in der 
Zeit diskutierten Typen des Verstehens ergänzt von Weizsäcker um das sogenannte 
‚transjektive Verstehen‘ als ein Verstehen, wie jemand sich selbst versteht und nicht, wie er 
verstanden wird. „Das Subjekt ist das Ich des anderen, nicht meines, und das Objekt ist sein 
Objekt, nicht meines [53] (S. 20).“ Balint weist mit praktischen Beispielen eindringlich auf 
den Unterschied zwischen der üblichen Anamneseerhebung und dem Verstehen des Kranken 
hin. „Die Fähigkeit zuzuhören ist unbedingt eine Kunst und verlangt eine wesentliche, wenn 
auch begrenzte innere Umstellung des Arztes [6] (S. 165)“. 

Lebenszeugnisse unterstützen diese ganzheitlichen Ansätze der ars assistendi. Der 
englische Literaturprofessor John Bayley (1925-2015) beschreibt in Elegie für Iris (1999) die 
Auswirkungen der Alzheimer Erkrankung seiner Frau Iris Murdoch (1919-1999), der 
Schriftstellerin und Philosophin, auf ihre Personalität, Identität, Kontinuität (PIK) und 
sozialen Beziehungen, vor allem auf das Verbundensein mit ihm. Mit dem Ausbruch der 
Krankheit kommt es zu Rede- und Schreibhemmungen, Verständnisschwierigkeiten, Zerfall 
der Persönlichkeit und Angst vor dem Alleinsein, die Bayley ebenfalls empfindet. „Ich 
brauche heute Iris‘ Nähe so sehr wie sie die meine [9] (S. 252).“ Iris sei überzeugt gewesen, 
„daß ihr die Sache mit der Identität immer Kopfzerbrechen bereitet habe. Sie war der 
Meinung, daß sie selbst so etwas – was immer es war – wohl kaum besäße“ [9] (S. 65). Dieser 
können auch ein Vorteil sein. „Es wäre denkbar, daß Menschen, denen ihre Identität alles 
bedeutet, am meisten unter der Alzheimerschen Krankheit leiden. Die Tatsache, daß Iris kein 
Identitätsgefühl besaß, schien sie sanfter in die Welt geschäftiger Leere driften zu lassen [9] 
(S. 66).“  

Reich ist ebenfalls die fiktionale Literatur an Darstellungen und Deutungen von Typen 
der Arzt-Patienten-Beziehung. Der Arzt Sir Luke Strett reicht im Roman Die Flügel der 
Taube (engl. 1902) von Henry James (1843-1916) seiner Patientin Milly Meale: eine „große, 
leere Schale der Aufmerksamkeit (great empty cup of attention) [24] (S. 172)“. Esther 
begegnet in Die Glasglocke (engl. 1963) von Sylvia Plath (1932-1963) ihrer Ärztin Nolan mit 
einer „Schüssel des Vertrauens (trust on a platter) [36] (S. 203)“. Der Psychiater und 
Schriftsteller Mario Tobino (1910-1991) nimmt sich in seinem autobiographischen Roman 
Die freien Frauen von Magliano (ital. 1952) das Ziel, in seinem Hospital für Geisteskranke 
„ein ruhiges, geordnetes und gemeinsames Gespräch (un tranquillo, ordinato, universale 
parlare) [49] (S. 76)“ zu erreichen 

Beistandskunst verlangt vor allem Kommunikation auf verschiedenen Ebenen: Empathie 
und freundliches Klima, Authentizität und Selbstkritik, verbale und nonverbale Fähigkeiten, 
zuhören und schweigen können, Sach- und Situationswissen, Menschenkenntnis, kulturelle 
Bildung, Phantasie, Beachtung des allgemeinen und individuellen Bedeutungsraums der 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

386 

Sprache. Empathie muss sich von Sympathie und Antipathie freimachen, sollte nicht nur auf 
das Hineinversetzen in die Gefühle, sondern auch in die Gedanken und Wünsche des Kranken 
zielen, kann nur zu einer partiellen Partizipation und keiner vollständigen Identifizierung 
führen und sollte aktuell, retrospektiv und prospektiv ausfallen oder mit anderen Worten auf 
die gegenwärtige, vergangene und zukünftige Situation des Kranken eingehen.  

 
V. Lebenskunst als Sterbekunst (ars moriendi) 

Das Zentrum der Lebenskunst ist die Sterbekunst. Der Tod zeigt sich in unterschiedlichen 
Formen: schöner und hässlicher Tod, guter und schlechter Tod, wahrer und unwahrer Tod, 
gelebter und verdrängter Tod, verbundener und einsamer Tod, physischer Tod, psychischer 
Tod, sozialer Tod und geistiger Tod. Sterben ist Vorwegnahme, Geschehen und Erinnerung: 
Der eigene und fremde Tod kann vorweggenommen werden, fremdes Sterben wird erlebt, 
eigenes Sterben meist nicht, Erinnerung gibt es nur an den Tod anderer Menschen, nicht an 
den eigenen Tod. In allen Stadien und Stufen des Sterbens kann dem Sterbenden mit 
Empathie und Humanität begegnet werden. Immer sind Formen der Zuwendung und des 
Beistandes möglich; auf der untersten Stufe die bloße Anwesenheit, die körperliche 
Berührung, der Klang der Stimme, der Blick der Augen, auf der obersten Stufe die 
kommunikative Verbundenheit im Medium der Sprache und des Geistes.  

Weitgespannt, vielfältig und kontrovers sind die Auffassungen und Ideale, die 
Erfahrungen und Darstellungen der Realität, Literatur, Musik, Malerei, Theologie und 
Philosophie im Verlauf der Geschichte und weiterhin in der Gegenwart. Neuzeitliche 
Säkularisierung, Naturalisierung und Individualisierung haben Sterben und Tod zunehmend 
zu einem privaten und diesseitigen Ereignis, zu einem einsamen und stummen Geschehen, 
nicht selten zu einem bloß biologischen und objektiven Faktum werden lassen. Von einer ars 
moriendi kann heute immer weniger gesprochen werden. 

Der griechische Philosoph Epikur (341-370 v. Chr.) vertritt den Standpunkt, der heute 
von vielen Menschen geteilt wird: „Der Tod hat für uns keine Bedeutung; denn solange wir 
noch da sind, ist der Tod nicht da; stellt sich aber der Tod ein, so sind wir nicht mehr da [13] 
(S. 281).“  

Die Kunst des Sterbens wird in der Antike als höchstes Ziel der Philosophie bezeichnet. 
Menschlichem Leben als biologischer Erscheinung wird nicht der höchste Wert beigemessen; 
Gastgelage („convivia) können als Totenmahlzeiten („funeralia“) bezeichnet, Beerdigungen 
sogar als schrecklicher als der Tod empfunden werden. Cicero (108 v. Chr. – 43 v. Chr.) 
verfasst in der Trauer über den Tod seiner geliebten Tochter Tullia (79 v. Chr.-45 v. Chr.) im 
Wochenbett eine Trostschrift für sich selbst. Jeder Mensch soll sich während seines Lebens 
mit dem eigenen Tod vertraut machen, soll „sterben lernen (mori discere)“ [12] (S. 71).  

Überliefert sind unterschiedliche Einstellungen zu Sterben und Tod. Die Wortgeschichte 
der Euthanasie beginnt in der Antike. Mit diesem Wort wird in jener Epoche ein schöner und 
guter Tod (griech. eu + thanatos) gemeint. Kaiser Augustus (63 v. Chr.-14 n. Chr.) 
beantwortet die Frage: Wie willst du sterben? als gebildeter Römer mit dem griechischen 
Ausdruck ‚Euthanasia‘, was für ihn nicht Tötung, sondern ein leichter und guter Tod heisst, 
zu Hause im Kreis der Familie und im bewussten Abschied im Wissen um das eigene Ende. 
In Erfüllung seines Wunsches stirbt der Kaiser am 19. August 14 n. Chr. zu Hause und 
verabschiedet sich von seiner Frau Livia mit den Worten: “Livia, gedenke stets unseres 
gemeinsamen Lebens und lebe wohl (memor coniugii nostri vale et vive)! [45] (S. 313)”. Als 
Sterbender denkt Augustus weniger an sich selbst und seinen Tod, sondern macht sich Sorgen 
– auch das kann mit Euthanasie gemeint werden – um seine Frau, spricht ihr zu, 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

387 

weiterzuleben, da er ihren Kummer nach seinem Tod voraussieht (prospektive Empathie) und 
vielleicht sogar, wozu es damals wie heute immer wieder kommt, ihren Selbstmord 
befürchtet. Ganz anders als Augustus reagiert Cäsar (100 v. Chr.-44 v. Chr.) auf die Frage 
nach seinem Sterbewunsch: „plötzlich und unvorhergesehen (mors repentina et improvisa)“, 
der auch ihm erfüllt wird – seine letzten Worte bei seiner Ermordung am 15. März 44 v. Chr. 
lauten: “Auch du, mein Sohn? [46] (S. 131)”. 

Lebenskunst bedeutet im christlichen Mittelalter stets zugleich Sterbekunst. Mehrere 
Formen oder Typen des Sterbens werden unterschieden: 1. körperlicher Tod ( = physisches 
Ende), 2. geistlicher Tod ( = Eintritt in die Hölle), 3. asketischer Tod ( = Abtötung der 
Sinnlichkeit), 4. zeitlicher Tod der Seele ( = Trennung von der Welt), 5. mystischer Tod ( = 
Aufgehen in Gott). Notwendig sind Vorbereitung und Begleitung; Selbsttötung und Tötung 
eines todkranken Menschen – auch auf sein Verlangen – wie ebenfalls ein arztassistierter 
Suizid sind ausgeschlossen. Der „plötzliche und unvorhergesehene Tod“ – ein Ideal für 
Caesar und viele Menschen der Gegenwart – gilt als „schlechter Tod“ („mors repentina et 
improvisa mala mors“).  

Ein schöner, guter und wahrer Tod – das Wort „Euthanasie kommt im Mittelalter nicht 
vor – meint: mit warmer Hand das Erbe verteilen, bewusst von Angehörigen und Freunden 
Abschied nehmen und sich ebenso bewusst auf das Jenseits einstellen. Über das lebenslange 
körperlich-seelische Leiden der Äbtissin, Ärztin und Naturforscherin Hildegard von Bingen 
(1098–1179) schreibt ein zeitgenössischer Chronist: „Und da die gesamte Konstitution ihres 
Körpers unbeständig war, war ihr Leben wie das Abbild eines kostbaren Todes (pretiosae 
mortis imago) [48] (S. 91).“  

Seit Beginn der Neuzeit wird zwischen ‚Euthanasie‘ als Lebensbeendigung und 
Sterbebeistand unterschieden. Francis Bacon stellt der “äußeren Euthanasie (euthanasia 
exterior)“ als aktiver Beihilfe zu einem leichten und friedlichen Ausgang aus dem Leben 
(“excessus e vita magis lenis et placidus”) die “innere Euthanasie (euthanasia interior)” als 
seelische Vorbereitung auf das Sterben gegenüber [5] (S. 237). Bacon knüpft einerseits mit 
der inneren Euthanasie an die antike Tradition der ars moriendi an, die immer zu einer 
geglückten ars vivendi gezählt wurde, ergänzt diese Tradition andererseits durch die äußere 
Euthanasie als eine für das Mittelalter undenkbare Tötung kranker und sterbender Menschen 
durch den Arzt. Mit der Betonung der Freiwilligkeit (Autonomie) weist Bacon auf die Gefahr 
der unfreiwilligen Tötung (Heteronomie) hin, die er ausdrücklich ablehnt.  

Unterschiedliche Auffassungen stehen sich gegenüber und haben in den Ländern der 
Welt auch zu abweichenden Regelungen geführt. Unmissverständlich und weitsichtig lehnt 
der Arzt Hufeland die ärztliche aktive Lebensbeendigung ab: „Der Arzt soll und darf nichts 
anderes tun als Leben erhalten, ob es ein Glück oder Unglück sei, ob es Wert habe oder nicht. 
Dies geht ihn nichts an. Und maßt er sich einmal an, diese Rücksicht mit in sein Geschäft 
aufzunehmen, so sind die Folgen unabsehbar und der Arzt wird der gefährlichste Mensch im 
Staat. Denn ist einmal diese Linie überschritten, glaubt sich der Arzt einmal berechtigt, über 
die Notwendigkeit eines Lebens zu entscheiden, so braucht es nur stufenweiser Progressionen, 
um den Unwert und folglich die Unnötigkeit eines Menschenlebens auch auf andere Fälle 
anzuwenden [23] (S. 734f.).“ Für den französischen Mediziner Maximilien Isidore Simon 
(1807-1889) kann es, wie er in seiner Déontologie médicale von 1845 ausführt, nur erlaubt 
sein, dem Kranken das Sterben mit physischen und seelischen Mitteln zu erleichtern, nicht 
aber, sein Leben aktiv zu beenden. Medizin sei ein „Zweig der Caritas“ („branche de la 
charité“), „wahre Euthanasie“ liege im Glauben, in der „inneren Einheit mit Gott (une union 
intime avec Dieu; là est la véritable euthanasie) [43] (S. 390).“  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

388 

Unter dem Nationalsozialismus pervertiert ‚Euthanasie‘ zur Bezeichnung für die 
verbrecherische Ermordung von Kranken und leidenden Menschen durch Ärzte und 
Krankenschwestern ohne Einwilligung und gegen den Willen. In den Jahren 1940-41 wird im 
Deutschen Reich ohne juristische Grundlage offiziell aktive Euthanasie betrieben. Unter dem 
Druck der katholischen wie evangelischen Kirche kommt es am 24. August 1941 zum 
offiziellen Abbruch der Tötungsaktionen, die inoffiziell („wilde Euthanasie“) allerdings bis 
zum Ende des Krieges fortgeführt und auf weitere Personengruppen ausgedehnt wird. 

Heute werden unterschieden: 1. aktive und passive Euthanasie, 2. direkte und indirekte 
Euthanasie, 3. arztassistierter Suizid, 3. innere und äußere Euthanasie, 4. autonome und 
heteronome Euthanasie, 5. Anlaß der Euthanasie, 6. ausführende Person der Euthanasie. Die 
substantielle Herausforderung liegt in der Euthanasie als seelisch-geistiger Vorbereitung und 
Begleitung; ihr Gelingen wird bei guter Schmerztherapie die Bitte um Lebensbeendigung nur 
selten entstehen lassen oder überhaupt überflüssig machen. Besondere Beachtung verdient die 
Pallativmedizin mit ihren ganzheitlichen Angeboten und die institutionellen Initativen der 
Hospizbewegung in der Tradition der Pflege und Betreuung des mittelalterlichen Hospizes als 
Integration der Sterbekunst in die Lebenskunst. 

Für die Annahme und Bejahung von Sterben und Tod setzen sich während der Neuzeit 
Theologen, Philosophen, Psychologen, Künstler und Schriftsteller ein. Der französische 
Philosoph und Politiker Michel de Montaigne (1533-1592) ist überzeugt: „Du stirbst nicht, 
weil du krank bist; du stirbst, weil du lebst [30] (S. 868) (Tu ne meurs pas de ce que tu es 
malade, tu meurs de ce que tu es vivant) [31] (S. 1140).“ In Johann Sebastian Bachs (1685-
1750) Arie Ich freue mich auf meinen Tod (Kantate Ich habe genug, 1727) wird in einer dem 
modernen Menschen fremd und unverständlich gewordenen Weise das zeitliche Ende 
akzeptiert und sogar bejaht.  

Hegel vertritt die Integration von Sterben und Tod in das Leben: „Aber nicht das Leben, 
das sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung bewahrt, sondern das ihn erträgt und 
in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in der 
absoluten Zerrissenheit sich selbst findet [16] (S. 34).“ Rainer Maria Rilke (1875-1926) 
dichtet: „O Herr, gib jedem seinen eignen Tod. Das Sterben, das aus jenem Leben geht, darin 
er Liebe hatte, Sinn und Not [39] (S. 347).“ Wer in seinem Leben Liebe erlebt, Sinn gefunden 
und Not bewältigt hat, kann in dieser Perspektive sein Sterben und seinen Tod annehmen.  

Auch Sterbende können eine besondere Fürsorge und Liebe für ihre Angehörigen und 
Freunde entfalten und damit zu bewegenden Beispielen gelingenden Sterbens werden. In 
Joseph und seine Brüder (1933-42) schildert Thomas Mann (1875-1955) mit dem Abschied 
der sterbenden Rahel von ihrem Mann Jaakob die Trias eines schönen, guten und wahren 
Todes: „Von dir gehe ich schwer, Jaakob, Geliebter, denn wir waren einander die Rechten. 
Ohne Rahel musst du’s nun sinnend ausmachen, wer Gott ist. Mache es aus und leb wohl [29] 
(S. 388).“ 

 
VI. Perspektiven 
Lebenskunst als Einheit der Gesundheits-, Krankheits-, Beistands- und Sterbekunst entspricht 
einer humanen Humanmedizin wie ebenso einer humanen Gesellschaft im Umgang mit 
Krankheit und Sterben.  

 
 
 
 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

389 

Literatur: 
[1] Andrae T. Mohammed. Sein Leben und sein Glaube. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht; 
1932, Nachdruck Hildesheim: Olms; 1977.  
[2] Antonovsky A. Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit (engl 1987). 
Tübingen: DGVT-Verlag; 1997. 
[3] Aristoteles: Politik (griech. 4. Jhdt. v. Chr.) (1282). In: Philosophische Schriften, Bd. 4. 
Hamburg: Meiner; 1995.  
[4] Bacon F. Nova-Atlantis (lat. 1627), Ditzingen: Reclam; 2023.  
[5] Bacon F. Über die Würde und die Förderung der Wissenschaften (lat. 1605/1623), 
Freiburg i. Br.: Haufe; 2006. 
[6] Balint M. Der Arzt, sein Patient und die Krankheit (engl. 1964). Stuttgart: Clett-Cotta; 
122019.  
[7] Balint, M. Angstlust und Regression (engl.1959), Stuttgart: Klett-Cotta; 92017.  
[8] Balzac H. de. Die Frau von dreißig Jahren (franz. 1842), in: Die menschliche Komödie, 
Bd. 3. München: Goldmann; 1972: 75-274.  
[9] Bayley J. Elegie für Iris (engl. 1999), München: Beck; 2000.  
[10] Benedikt von Nursia: Die Benediktusregel (lat., um 540-50), lat. dt. Beuron: Beuroner 
Kunstverlag; 1952, 41980: 53-189. 
[11] Carus C. G. Einige Worte über das Verhältniß der Kunst krank zu sein zur Kunst gesund 
zu sein, Leipzig: Weichardt; 1843.  
[12] Cicero: Gespräche in Tusculum (lat. 45 v. Chr.). München: Heimeran 41979. 
[13] Epikur: Epikur entbietet dem Menoikeus seinen Gruß. In: Diogenes Laertius: Leben und 
Meinungen berühmter Philosophen (griech. 3. nachchristl. Jhdt.). Leipzig: Meiner 1921, 
Hamburg 31990: 279-287. 
[14] Ficino M. De vita libri tres/Drei Bücher über das Leben (lat. 1489). München: Fink; 
2012. https://doi.org/10.30965/9783846751787  
[15] Galen. Ars medica (lat. 2. Jhdt. n. Chr.). In: Opera omnia, Bd. 1, Leipzig: Cnobloch; 
1821, Nachdruck Hildesheim: Olms; 1964: 305-412.  
[16] Hegel G. W. F. Phänomenologie des Geistes (1807). In: Sämtliche Werke, Bd. 2. 
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 41965: 34. 
[17] Hegel G. W. F., an Karl Joseph Hieronymus Windischmann, 27.5.1810. In: Briefe von 
und an Hegel, Bd. 1. Hamburg: Meiner; 1969: 313-315. 
[18] Heinroth J. Ch. A. Anweisung für angehende Irrenärzte, Leipzig: Vogel; 1825.  
[19] Heinroth J. Ch. A., an Heinrich Philipp August Damerow, 1842. In: Allgemeine 
Zeitschrift für Psychiatrie 1 (1844) 158. 
[20] Herodot. Historien (griech. 5. Jhdt. v. Chr.), Bd. 1. München: Heimeran; 1963. 
[21] Homer: Ilias (griech. um 750 v. Chr.),15. Gesang. München: Heimeran; 1961.  
[22] Hufeland Ch W. Die Kunst das menschliche Leben zu verlängern. Jena: Akademische 
Buchhandlung; 21797. 
[23] Hufeland Ch. W. Enchiridion medicum oder Anleitung zur medicinischen Praxis. Berlin: 
Jonas; 1836.  
[24] James H. Die Flügel der Taube (engl. 1902). Köln: Kiepenheuer & Witsch; 1962.  
[25] Jaspers K. Allgemeine Psychopathologie. Berlin: Springer; 1919, 91973. 
[26] Jaspers K. Ein Beispiel: ärztliche Therapie. In: Philosophie, Bd. 1. Philosophische 
Weltorientierung, Berlin: Springer; 1956: 121-129.  
[27] Jaspers K. Der Arzt im technischen Zeitalter (1958). In: Der Arzt im technischen 
Zeitalter. München: Piper; 1986: 39-58.  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3
https://doi.org/10.30965/9783846751787


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 
Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.10-3 
 
 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  
prof. dr. Dietrich von Engelhardt 

390 

[28] Kant I. Der Streit der Fakultäten (1798). In: Werke, Bd. 9. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft; 1983: 261-393. 
[29] Mann Th. Joseph und seine Brüder (1933/42). Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer; 1983. 
[30] Montaigne M. de. Die Essais (franz. 1580/95). Zürich 1953. 
[31] Montaigne M de. Les Essais (franz. 1580/95). Paris: Gallimard 2007. 
[32] Novalis. Fragmente und Studien (1799-1800). In: Schriften, Bd. 3. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 21983: 527-696. 
[33] Origenes: Selecta in Psalmos. In: Jacques-Paul Migne, Hg.: Patrologia Graeca, Bd. 12. 
Paris: Migne; 1862. 
[34] Paracelsus: Paragranum (1530). In: Sämtliche Werke, 1. Abt., Bd. 8. Hildesheim: Olms; 
1996: 131-221.  
[35] Paracelsus: Vorrede und erste beide Bücher des Paragranum (1529/1530). In: Sämtliche 
Werke, 1. Abt., Bd. 8. Hildesheim: Olms; 1996: 31-113.  
[36] Plath S. Die Glasglocke (engl. 1963). Frankfurt a. M.: Suhrkamp; 1982.  
[37] Plato. Der Staat (griech. um 375 v. Chr.), 406d. In: Werke, Bd. 4. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft; 1971.  
[38] Plato: Gesetze (griech. um 348 v- Chr.), 720 c-d. In: Werke, Bd. 8. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977: 1-516. 
[39] Rilke R. M. Das Stunden-Buch (1899/1901). In: Sämtliche Werke, Bd. 1. Frankfurt a. 
M.: Insel 1975: 248-366.  
[40] Schiller F., an Christian Gottfried Körner, 14.10. 1787. In: Werke, Bd. 24. Weimar: 
Böhlau; 1989: 163-166. 
[41] Schiller F., an Christian Garve, 6.11.1797. In: Werke, Bd. 2. Weimar: Böhlau; 1977: 
155-156, hier S. 156.  
[42] Schiller F.: Wallensteins Tod (1799). In: Werke, Bd. 8, Weimar: Böhlau; 1949: 173-354.  
[43] Simon M I. Déontologie médicale. Paris : Baillière 1845.  
[44] Sudhoff K. Eine Verteidigung der Heilkunde aus den Zeiten der „Mönchsmedizin“. In: 
Sudhoffs Archiv 7 (1913) (4) 223-237. 
[45] Sueton: Augustus. In: Die Kaiserviten/Berühmte Männer (lat. um 120 n. Chr.), Berlin: 
Akademie Verlag; 42014: 143-319. 
[46] Sueton: Iulius Caesar. In: Die Kaiserviten/Berühmte Männer (lat. um 120 n. Chr.), 
Berlin: Akademie Verlag; 42014: 16-141. 
[47] Tellenbach T. Melancholie. Problemgeschichte, Endogenität, Typologie, Pathogenese, 
Klinik, Berlin: Springer; 1961, 21974. 
[48] Theoderich (Mönch): Vita Sanctae Hildegardis. Leben der Heiligen Hildegard von 
Bingen, lat. dt., Freiburg i. Br.: Herder; 1998:79-235. 
[49] Tobino M. Le libere donne di Magliano. Firenze: Vallecchi; 1953, erneut Milano: 
Mondadri; 1990.  
[50] Virchow R. Über Nahrungs- und Genußmittel. Berlin: Lüderitz; 1868, Hamburg: 
Verlagsanstalt und Druckerei A. G.; 31890.  
[51] Volz R. W.: Der ärztliche Beruf. Berlin: Lüderitz; 1870. 
[52] Warren S. Cancer. In: Passages from the diary of a late physician, Bd. 1, London: Cadell 
1832, 51838. (dt. Ulrike v. Engelhardt). 
[53] Weizsäcker V. v. Der Arzt und der Kranke (1926). In: Gesammelte Schriften, Bd. 5. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp; 1987: 9–26.  
[54] World Health Organization. Basic documents, Genf: WHO Geneva; 1976.  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.10-3

