@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Eletfilozofia, Egzisztencia, Ertelemadas. Kisérlet Jaspers filozéfidjanak egységes
értelmezésére
II1. rész

Philosophy of life, Existence, Giving meaning. An attempt at a unified interpretation of
Jaspers.
Part I11

Prof. Dr. Kiss Endre
OR-ZSE, ELTE

dr.endre.kiss@gmail.com

Initially submitted May.21, 2025, accepted for publication Sept,30.2025

Abstract

By way of juxtaposing philosophical creation of meaning to existentialism, Jaspers goes
beyond the boundaries of the fundamental self-identification of existential thought, for it is a
trait of existential thought that does not accept an assignment of extraneous meaning; in this
respect, the existential point of departure also constitutes a negative determination that heralds
a provocative negation of any attempts for providing extraneous meaning. The relation
between science and philosophy is the second characteristic of Jaspers' philosophy that could
hardly be integrated into existing philosophical typologies. What is at stake here is not an
exclusive primacy of philosophy at the expense of science. Both sides of relation between
science and philosophy are of unique quality in the 20th century, with equal relevance given
to both. The third typological characteristic my be called as perspectivism. At this juncture, it
ought to be already clear that this characteristic shares only provisionally the name with
Friedrich Nietzsche's fundamental concept of philosophical perspectivism.

Kulcsszavak:
Nietzsche, perspektivizmus, egzisztencia, jelentés, szcientizmus, szemantika, filozofiai
tipologia, értelemadas

Keywords:
Nietzsche, perspectivism, existentiality, meaning, creation, scientism, epistemology,
legitimattion of semantics; philosophical typology

Jaspers filozofidja igen sajatos szerkezetli, nem rendelkezik alaklélektanilag azonosithatd
alakkal, s nem fér bele egyik filozofiai tipologiaba sem. Hallgatolagosan, de nemcsak ugy,
kihagyja érdeklddésébdl sajat filozofia nyelvének legitimalasat, s mar ez is mindenképpen
kiemeli filozofidjat azoknak a hataroknak, ill. behataroltsagoknak a rendszerébdl, amelyeket
igy vagy ugy a legtobb filozofia tekintetbe vesz.

k

A kérdés onmagatdl adodik, hogyan lehetséges, hogy Jaspers Ugy tudott a XX. szazadi
filozofia klasszikusai koz¢ emelkedni, hogy a sz6 szoros értelmében nem tudtak szdmot adni

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

433


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1
mailto:dr.endre.kiss@gmail.com

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

egész filozofidjanak végleges tipologiai karakterérdl. Az kérdés is felmertilt, vajon Jaspers
maga miért nem fejtette ki explicit formdban is ezt a tipologiai meghatarozottsagot.
Altalanossagban azt mondhatjuk: egyforman elképzelhetjiik, hogy e filozofia szamos pontjan
szamos szOovegosszefiiggésben megmutatkozd szuverenitas €s autonomia vezette Jaspers-t
abban, hogy ne érezze sziikségét sajat tipoldgiaja kifejtett bemutatdsdnak. E magatartas
elemeit l1épten-nyomon felfedezhetjiik, ezért ezt a valaszt nem utasithatjuk el. E magyarazat
nem jelentéktelen kiegészitdje lehet az a korantsem elhanyagolhatd tény is, hogy Jaspers
egyaltalan nem akart szokvanyos filozofiai karriert csindlni, orvosi, pszicholdgusi
palyakezdése nagyon is kozismert ahhoz, hogy ezt részletesebben ki kellene fejteniink. Nem
kevésbé tipikusan jellemz6 lehet azonban Jaspers-re a kérdés egy masik iranya
megvalaszolasa is. Nem egy jelentds Jaspers-mii tanuskodhat arrél, hogy a filoz6fus nagyon is
képes volt arra, hogy bonyolult stratégidkat rejtsen el egy-egy nagyobb opus struktirajanak
mélyén, ugyhogy egyaltalaban nem zéarhatjuk ki, hogy a most kovetkezé hdarmas felosztas a

crer

Az elso ok Jaspers sajatos és komplex dtértelmezé [épéseinek sorozata, amelyekkel az
egzisztencialis filozofiat, altalaban szolva pedig az egzisztencialis gondolkodést atalakitotta.
Erre a 1épéssorozatra vissza kell még térniink, leglényegesebb két vonasukra azonban mar
most is utalnunk kell. Ez a két vonas egy irdnyba mutat, mégis nehézséget okoz, hogy Jaspers
le is valasztja 6ket egymasrol, ami konkrét Osszefiiggésben azt is jelenti, hogy szembe is
allitja 6ket egymassal. Jaspers kettévalasztja az egzisztencialis komplexumot. Markénsan
megkiilonbozteti az egzisztencialis komplexumon beliill az értelemadas (Sinngebung)
mozzanatat a szorosabban vett egzisztencia mozzanatatdl, majd e kettd egyiittmiikddésére
épiti fel a harom teriiletbdl 4ll6 filozofia elsd két nagy teriiletét. Ertelemadas és egzisztencia
ilyetén szembedllitasaval Jaspers felragja az egzisztencidlis filozofalas alapvetd
Onazonossagat. Ez az dnazonossag ugyanis pontosan arra ¢épiilt fel, hogy az egzisztencia nem
fogadja el az akarhonnan is érkezd, ,kiils6” értelemadast, maga latja el az értelemadas konkrét
funkcidjat, s ha ezt az egzisztencialista paradigma csak ritka esetben képes is Onalldan
pozitivan kifejezni, negativan anndl hatarozottabban alapoz meg tipoldgiai szempontbodl
onallé gondolkodasi tipust, akar még annak aran is, hogy magat ezt a végsd hivatkozasi alapot
nem tudja teljes egyértelmiiséggel felmutatni.

Jaspers filozofiajanak mdsodik olyan vonasa, amely beilleszthetetlen a szakirodalomban
elézetesen elképzelhetd tipologidkba, a tudomany és filozofia viszonyanak értelmezése. Nem
is csak a két teriilet lehetséges elvalasztasai miatt kell ezt kiemelniink, de Jaspers teljesen
exkluziv prioritdsa miatt is. Ez a kiilonleges vonds a filozofianak a normativitas igényének
képviseletéra alapozott kitlintetése a tudomannyal szemben. Kiilonleges jelenség ez a XX.
szazadi filozofidban. Nemcsak a filozéfia (tudoméannyal szembeni) prioritasa tlinik fel, ami
mar onmagaban sem gyakori, hanem e prioritds normativ igénye, s egyaltalan a normativitas,
kimondott és ki-nem-mondott filozo6fiai relevancigja is.

Nem kisebb nehézségek aran tudndnk csak jellemezni azt a harmadik tulajdonsagot, amely
miatt Jaspers filozofiajat aligha lenne képes kezelni egy aktualisan elfogadott mai
paradigméakra ¢épiild filozofiai tipologia. Ezt a harmadik tulajdonsagot olyan
perspektivizmusnak neveznénk, amely mindenkor 0j elvi felismerések alapjan (melyek nem

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

434


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

ritkin éppen az értelemadds és az egzisztencia szférajabol szarmaznak) sziinteleniil uj
filozofiai kihivasokat akar megvalaszolni.

Jaspers filozofiajanak kirajzolodd harom nagy terililete tehat az értelemadas/egzisztencia-
viszony, a normativitas s végil egy olyan az addigiakban Nietzschén kiviil ismeretlen, Uj
tipusu perspektivizmus, amely szabadon fogalmaz meg 1j filozo6fiai allasfoglalasokat olyan uj
kiindulé pontokbdl, amelyek az értelemadas kovetelményeibdl kiindulva az egzisztencialis
gondolkodas miihelyében, kohojaban sziiletnek meg.

Amikor belekezdiink az els6 filozoéfiai kdzpont ismertetésébe, tudatdban vagyunk tehat annak,
hogy az els6 megkdzelités semmiképpen sem lehet teljes. Jelen utaldsunk tehat két irdnyba
mutat: az egyik egy atfogd filozéfiai kiindulépont megalapozo szerepének jelzése, a masik az
arra vald utalds, hogy a modern filozofidban az értelemadds, s6t, a normativitds igényével
ellatott értelemadas igen ritka, ha éppen nem kivételes kiindulépont.

Nagyon leegyszeriisitve ez azt jelenti, hogy a filozé6fiai értelemadas filozoéfidban annak a
feladatnak a végrehajtdsa, amit az embereknek maguknak kell létrehozniuk a maguk
egzisztencialis gondolkodasi folyamataiban. Jaspers szdmara magatol értetédd egy atfogo
civilizatorikus valsag, ezért az értelemadas e funkcioit minden esetben akkor is csak valsag
horizontja elott értelmezziik, ha ezt nem tessziik minden esetben hozza.

Az els6 nagy filozofiai terlilet értelemadd funkcidja minden kétséget kizardéan hordoz
magaban egy Onmagat transzcendald elemet, amelyet altaldban olyan konnyen hoznak
kapcsolatba vallasi tipusu transzcendencia megjelenésével. Ez a tipusu transzcendencia
klasszikusan immanens transzcendencia, azaz evilagi transzcendencia, aminek igazi helye az
egzisztencialis filozofidk kozott van.

Maér ezen a ponton bepillanthatunk a masodik nagy filozofiai terlilet, az egzisztencia
mithelyébe is, hiszen éppen az egzisztencia teremti meg az értelemadas kovetelményeinek
megfeleld ) értelmet, azaz nem egy kiviilrdl rank erdltetett értelemadas kovetelményeinek
kell megfelelniink. Az értelemadas kdvetelményei 1éteznek, ezekre azonban egzisztenciank
sajat miikodésével, harcaval ad valaszt, ha tetszik ,,beliilrol”.

Az értelemadas kovetelménye nemcsak Jaspers harom 6 filozofiai teriilete koziil az elsd, de
egyben az elsddleges, a meghatarozé is. Eldnyben részesiil minden massal szemben. Ezt az
egyik oldalrél pozitivan igazolja, hogy ott kezdodik Jaspersnél a filozofia, ahol az
ertelemadas funkcioja felbukkan. Nincs, nem létezhet filozofia értelemadas nélkiil.

De a masik oldalrol is mikodik az Osszefiiggés: egy olyan megkozelités, amelyben nem
jelenik meg az értelemadds mozzanata, nem lehet filozofia. Nyilvanvaléan akkor is ezt
nevezné meg Jaspers a filozofia kritériumanak, ha ez a megnevezés elfogadhatatlan lenne
azok szamara, akik masképpen értelmezik a filozofiat. Jaspers minden probléma nélkiil sulyos
konfliktusokat vallal a filozéfia alap-meghatdrozasainak kérdésében. Egyetlen filozofiai
keretet sem ismer el, amelybe ez a felfogas ne férne bele.

Mind kozvetetten, mind kozvetleniil kideril tehat: az értelemadas Jaspers szamara filozofiai
alapkérdes. Ez azt is jelenti, hogy az eldzetes értelemadas valamilyen valtozati megjelenitése

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

435


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

teszi szdmara egyaltalan lehetdvé, hogy filozofiarol beszélhessiink.! Nem okoz problémat
szamara az sem, hogy az emberiség nagy filozofidit kozvetlenill az emberi nagysag
problémaitdl vezesse le, miutan az ismert filozofiai diskurzusoktol tokéletesen eltérd modon
hosszan értekezik az emberi nagysagrol altalaban.2 Az emberi nagysagban rejlé normativ
elemeket az értelemadas teriiletére transzpondlva jut el a filoz6fidhoz.

Mar most hozza kell tenniink, hogy a normativitas és a pozitivitas kozott mélyiild szakadékot
Jaspers rendre nagyon tudatosan €s nagyon mddszeresen hidalja at. Elsésorban ugy, hogy a
normativitadsban Ohatatlanul benne rejlé szubjektiv elemet tlirelmes 1épésekkel objektum-
szubjektum- és szubjektum-objektum-viszonyokka alakitja, amely transzformaciokkal azutan
hosszi kozvetitési lancon at meglehetds biztonsdggal mozog normativitds és pozitivitas
kozott. Hianyzik bel6le tehat a szubjektiv, a voluntarista elem. Nemcsak kivalasztja a
normativitast, mint filozéfiai kiinduldpontot, de, feltinés nélkiil és a maga modjan, meg tudja
oldani az ebbdl a kiindulépontbol szarmazo moddszertani problémakat is.

Ez az a pont is, ahonnan Jaspers konkrét Hegel értelmezéseit is szemiigyre kell venniink.
Meggyozodhetiink arrol, hogy Jaspers-et nem egy torténeti Hegel-értelmezés vezeti, de
pontosan azokat az elemeket emeli ki Hegelbdl, amelyek segitségével megérthetjiik, hogyan
teszi alkalmassa Hegel a valosagban megalapozott objektum-szubjektum és szubjektum-
objektum viszonyok segitségével a valosag olyan objektiv leirdsat, amelyet nem sziikséges
pozitivistanak tekinteniink. Ha tetszik, ezen a vonalon, amely természetesen csak egy vonal
Jaspers kiterjedt filozofia épitményén beliil, Jaspers rehabilitalja Hegelt, és ezt a megoldasat
aligha illethetjiik kritikaval.

A normativitas kiilonleges helyzetét Jaspers alapos €s koriiltekintd munkaval alapozza meg. A
normativitas ilyen elényben részesitésének természetesen meg vannak a maga okai, amelyet
teljes egésziikben tanulmanyunk mas helyén fejthe(t)tiink csak ki. Annyit azonban mar most
vilagosan lathatunk, hogy ez Jaspers filozofia-értelmezésébdl kovetkezik, és ez az értelmezés
tudatos. Ezen a ponton a szolid polihisztor Jaspers hirtelen igen kozel keriil Fichtéhez vagy
Nietzschéhez, akik, kifejtett modon kovetelték a filozofus szamdra azt a jogot, hogy sajat
filoz6fidjuk alap koordinatait sajat maguk hatarozhassak meg.

Tipoldgiai szempontbol az egzisztencidlis filozofidkhoz sorolt dramlatok jo részében egy
egységet alkot az értelemadas és az egzisztencia probléma kore, vagyis az, ami Jaspers-nél az
értelemadas és a normativitds egységeként oOnallo filozofiai terliletet alkot, az az
egzisztencialis filozofidkban egységes teriilet. Ez az pont, ahol immar értelmet nyer a
tanulmanyunkban egyszer mar hasznalt megfogalmazas arrdl, hogy Jsspers kétfelé valasztja a
tipikusnak tartott egzisztencialis filozofidkban egy egységként kezelt két kérdést.

Nagy horderejii torténelmi tény, hogy mar a 40-es €és 50-es években megprobalkoztak ezzel a
besorolassal (Jaspers-egzisztencialista), ami végsd soron nem konnyitette meg Jaspers
filozo6fidjanak amugy sem szokvanyos nehézséggel megtiizdelt megkozelitését.

! Egy konkrét példa a Heidegger-magyarazatokbiil: ,,...befreit, aber wozu?’- Az értelemadas hidnya
delegitimalja a heideggeri filozofiat. Ld. Jaspers, 1989, 67..
2 Ld. Jaspers, 1957-

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

436


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Ami azonban az egyik oldalon problematikus, a mésik oldalon 1) kreativ megkdzelitésekhez
vezethet. Bizonyosan igen fontos elére 1€épés lehet a Jaspers értelmezésben, ha komolyan
vessziik €s szisztematikus munkdnkban is felhaszndljuk azt a megoldast, ahogyan Jaspers
teljes hatarozottsaggal elvalasztja egymastol az értelemadas €és az egzisztencia filozofiai
teriileteit. Tobb lehetdség is lenne arra, hogy bizonyitsuk Jaspers filozofidjanak e sajatossagat,
amelyb6l most elsfsorban az értelemadas és a normativitds szoros egységét szeretnénk
kiemelni, és megvilagitatlanul hagyndnk az értelemadas és egzisztencidlis gondolkodas
tobbszor is emlitett sajatosan a filozofusra jellemzd kettévalasztasat.?

Jaspers filozofidjaban legfébb prioritdsa a normativitdsnak van. E lényeges meghatarozas
bizonyitasat ugyancsak sok oldalrdl és megkozelitésben tudnank elvégezni. Ezek koziil a
lehetéségek koziil e tanulmanyban egy talan nem szokvanyos utat valasztottunk, mégpedig
Bollnow 1938-as kritik4jat. Bollnow eldnyben részesitését az tamasztja ald, hogy
gondolatmenete egy mind filozo6fiailag, mind politikailag sokszorosan ki¢lezett helyzetben
teljes egyértelmiiséggel allitja kézéppontba a normativitast. Olyan tant, akinek szandékai
meghatdrozhatatlanul oszcillalnak a politikai feljelentés és a barati figyelmeztetés (azaz a
hatalom figyelmének felhivasa és egy mégis csak a filozofia elvont nyelvén megfogalmazott
barati figyelmeztetés) kozott, amely az utolsd percben még tudatositani akarja Jaspersban,
hogy filozo6fiaja (és benne féleg a normativitas hangstlyozésa) politikai liggy¢é ndtte ki magat
(és még meg is iitheti a bokéajat)

Eppen ez a figyelmeztetd s egyben denuncidlé magatartis, kiegészitve az elemzés
pontossagaval, teszi kivételesen értékessé ezt az elemzést. Nem érdektelen mozzanat, ahogy
Bollnow Jaspers vallalkozasat nem csupan veszélyesnek nevezi, hanem nagyszabastnak is.
Ismét elég talan egy rovid utalés arra, mit is jelenthetett 1938-ban az az iizenet, hogy Jaspers
,»hem hisz a jovoben”. Elemzése egyik csucspontjat Bollnow akkor éri el, amikor a kdvetkezot
mondja: Jaspers filozofidja ,,abszolut” magatartdsokat tesz lehetové. Természetesen 1938-ban
akdr a legveszélyesebb fenyegetést jelenthette az, ha egy filozofusrdl azt irtdk, hogy
gondolkodésa ,,abszolut magatartdsok™-at tesz lehetové, ez ugyanis kényszeriien azt a
képzettarsitast idézte fel, hogy akkor vajon ,kivel szemben?” lesz ez a magatartas abszolut.
Bollnow mindehhez azt is hozzateszi, hogy az ,,abszolut pozici6é” a torténeti tudat (aktualis)
politizal6dasanak folyamataban veszitette el 1étjogosultsagat. Aligha sziikséges, hogy utaljunk
arra, miszerint ez az utols6 mondat immar a lehetd legtranszparensebb modon utal a
Harmadik Birodalom valosagos politikai életére. Még egy igen lényeges filozofiai
momentummal egésziti ki kritikajat Bollnow, mégpedig azzal, hogy Jaspers a torténelmet
visszavezeti az ember torténetiségére.

Tanulmanyunk gondolatmenetében azért hasznaltuk fel Bollnow (egyébként szamos mas
szempontbol is alapvetd) kritikajat, hogy ebben a tobbszor is emlitett kivételes helyzetben e
frappans, egyértelmii és a politikai feljelentés konkrét tétjét és kockazatat is vallald kritikaval
egyértelmiivé tegyiik a normativitas e kiemelkedd filozofia-konstituald szerepét. Bollnow-ra
biztuk annak kimondasat, hogy Jaspers filoz6fidja alapjan ,,abszolut” poziciok is lehetségesek,

3 Kozvetlen, erre irdnyuld figyelem nélkiil bizonyosra vehetden észrevétlen marad az olvas eldtt, milyen

energidkat fordit Jaspers az egzisztencidlis viszonyok tiszta fogalmi reprodukcidjara. Heideggert példaul
»egzisztencalis tisztatlansag’-gal is megvadolja (Jaspers, 1989, 74.) - Nagy figyelmet fordit az egzisztencialis
és a vilagnézeti dimenzio elvalasztasara is (Uo.).

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

437


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

azaz Jaspers szdmara a maga filozofidjaban mindenek el6tt valdo a normativitds valamely
konkrét értelme. Nala jobb tantt nem is talalhattunk volna!

Természetesen ez nem azt jelenti, hogy akar Bollnow kritikdjan kiviil ne talal(hat)ndnk mas
lényeges mozzanatokat, de természetesen azt sem, hogy mas utakon ne lehetett volna igazolni
a normativitdsnak ezt a elsddlegességét. Ennek az elsédlegességnek a bizonyitasara annal is
nagyobb sziikség lesz a késdbbiekben, mert ez olyan alapvetd tulajdonsaga Jaspers
filozo6fidjanak, amely szemben all a fésodorral.

Jaspers—elemzésiink harom, pillérszerien dontd pontja koziil az elsd, a filozofidnak a
legmélyebb szinteken vald hozzakdtése a normativitas logikajahoz. Barmilyen mélységekben
is keriiljon bizonyitasra ez a tétel, mindenképpen olyan tendenciardl van sz6, amely joval
erdsebben koti Jaspers filozofidjat a nagy vildgvallasokhoz, az antik filozofidhoz, vagy éppen
akar a legjelent6sebb ujkori vallasalapitokhoz, mint éppen a modern filozo6fidhoz.

Jaspers filozofidjanak kovetkezé hatalmas meghatarozoja e megkozelités nagysagrendjében €s
elézetesen meghatarozott logikaja szerint az egzisztencia értelmezése.

Mintha az imént targyalt normativitas-problematika elemei ismétlddnének meg, immar mas
konkrét targyi teriiletek Osszegezddéseként. Azzal, hogy Jaspers az egzisztenciat allitja a
gondolkodas folyamatanak kozéppontjaba, modern megoldast valaszt, legfeljebb azon lehet
gondolkodni, hogy ez a dontés maga is mennyire és milyen konkrét torténelmi események
fliggvénye. A latszolagosan modern kiinduldopont ugyanis igen hamar mas iranyokat vesz: ez
az egzisztencia-értelmezés ugyanis az ellenkezd iranyba indul el, mint a huszadik szézad egy
tipusosan egzisztencialis filozofidja. Akarhogy is alkossuk meg a modern egzisztencialis
filozofia tipologidjat, az mindenképpen ko6zds lesz benniikk, hogy a magdhoz az
egzisztencidhoz az elkiilonitések és levalasztdsuk modszerével jutnak el. Egzisztencialisnak
tehat csak az marad meg. ami nem tudomanyos, nem torténeti, nem politikai, nem szocialis és
igy tovabb. Nem csoda, ha az egzisztencializmus éppen ezért csak igen ritkan keril a
filozofiai produkcio elsé vonalaba.4

Jaspers, ezzel ellenkezben, az egzisztencidat konkrét mezdnek, szinhelynek, sot egyenesen
, mithely’-nek tekinti, ahol valosdgos gondolkodasi miveleteink folynak. Ez akkor is
diametralisan ellenkezik az egzisztencidlis gondolkodds paradigmatikusnak nevezhetd fo
aramaval, ha, a dolog természetének megfelelden, tartalmilag az egzisztencia filozofiai
lehetdségeinek 1ényegi elemeit bontakoztatja ki.5

Az egzisztencia az a tér, ahova egy kozelebbrdl meg nem hatarozott gondolkodasi folyamat
tartozik, bar maga az egzisztencia maga is meghatirozdsa ¢és motivuma lehet a
gondolkodasnak. A gondolkodds sajatos képi vilagot, egész szemantikdt épit ki az
egzisztencia koré. Ez az a tér, ahol valami ,,megvilagosodhat”. Az egzisztencia tehat az a

4 Némi szandékolatlan humorral azt is kérdezhetnénk, hogy most, amikor 9 milliard ,.egzisztencia” 1étezik a
foldgolyon, miért nem sz6l minden filozo6fia az egzisztenciarol.

5 Az egzisztencia, mint ,,mithely”, munkahely vagy laboratorium a gondolkodas szamara egyel6re természetesen
még metafora, s dnmagaban, analitikusan egyelére nem is mutathatd fel. Jaspers erre vonatkozd kutatasai
azonban igen értékesek.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

438


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

kozeg, ahol az igazsag egyben valosadggd valik, az igazsdg-valosag természetesen kiilondsen is
sokjelentésii sszefliggés,6amely, amennyiben sikeres, olyan komplexitasokat képes kifejezni,
amelyeket a legnagyobb gondolkodok eddig a maguk kiilonbozé utjain értek el. Az
egzisztencia az, ami benniink miikodik, a kozeg, amiben mi miikodiink. Az egzisztencia
azonos a létlinkkel. Latszolag taldlkozik is ez az ¢értelmezés az eldbb emlitett
egzisztencialfilozofia tipussal - ebben is vannak elkiilonitések és levalasok az embert kortiil
vevd mas alrendszerekrél. De azért itt is lathatd, hogy Jaspers legaldbbis két hatalmas
iranyban mar ki is nyitotta ezt a hagyomanyosan az egzisztencialfilozofiara jellemzo teret.
Egyrészt idében (ennek az egzisztencidnak a konkrét iddbelisége éles ellentétben all a
tipusosnak értelmezett egzisztencializmus iddtlen pontszeriiségével). Mdasrészt kinyitja ezt a
teret a valosagos konkrét, pozitiv gondolati munka el6tt is, amely ha tudattalan is, de alkalmas
lehet az igazsag valosaganak felmutatasara.

Nyilvanvalo, hogy az egzisztencia médiumaban miikédé gondolati tevékenység dtfedi mindazt,
amit, a pszichoanalizis tudattalanak tekint, de attol egészében mégis kiilonnemii valosdagot
alkot. Ugy tiinik, ez a ,,megvilagosulds” a maga szélséséges komplexitisaval talan nem a
legszerencsésebb kifejezés, de hozza kell tenniink, hogy nem hissziik, miszerint lehetséges
lenne barmely mas fogalommal is dnmagéban maradéktalanul jelolni mindazt, amire itt
Jaspers gondol. Részt vesznek ebben az egzisztencidlis munkaban tapasztalataink,
belatasaink, tudasunk, akar egzakt tudomanyokhoz vagy konkrét filozofidkhoz kothetd
tudasunk is. Az egzisztencia médiumaban kibontakoz6 gondolkodas egésze ebben egészen
bizonyosan nem emlékeztet a pszichoanalizisre.

Az egzisztencidlis gondolkoddasban nem érzelmeink és gondolkoddasaink keverednek ossze, de
a gondolkodas allapotai keverednek ossze a lelkiallapotok dsszességével (anélkiil hogy
makulatlan gondolkodasunk kart szenvedhetne). Az egzisztencidlis gondolkodds a
kivildgosodas pillanataban, amit lehet metaforikusan az igazsdghoz vald felemelkedésnek is
nevezni, egy aktusba egyesiti a kognitiv és az egzisztencialis mozzanatot. Ez az egyesiilés
azonban nem all meg itt, azaz nem kognitiv, pontosan ez az egység az, amely tovabb egyesiil
magaval a dologgal, a targgyal, s ily mdédon haromszoros azonossag jon létre. Matrixként
kifejezve az egzisztencia miutan egyesiilt a gondolkodas egy konkrét aktusaval, egyesiil egy
konkrét targgyal is. A gondolkodds nem pusztdn reflexioként vagy technikai eszkozként
miikddik, de az egzisztencia médiumén keresztiil jut el a dologhoz, kilép 6nmagabol, hiszen
ebben az aktusban azonossa valt, bevonodott az egzisztencialis gondolkodas egységébe. Tobb
iranybdl is érezhetjiik egyszerre, hogyan valik igazsagga valdsag és a valosag igazsagga. Nem
lehetséges szamunkra itt szisztematikusan megoldani ezt a problémat, mindenesetre
figyelemreméltd, hogy Jaspers tobbszor hangstlyozza, hogy az igazsag nem lehet egyenld a
»Ltudomanyos korrektség”-gel. A valédi megoldas legnehezebb akadadlya a szorosabb
ismeretelméleti diszkusszio elaknésitott vildga, amelyben egy ilyen kijelentést nyomban
sietnének a verifikacidé vagy a bizonyitottsag elleni irracionalis tamadasként értelmezni. Az
azonban bizonyos, hogy sem a verifikaciot, sem a megismerés pozitiv legitimitdlhatosagat
nem kell félteni egy olyan gondolkod6tdl, aki atvilagitod leleplezéssel vilagitja at Heideggert,

% Nagyon is jellemzé Jaspers-re, hogy az egzisztencia médiumdban kibontakozd gondolati tevékenység
differencialasa soran majdhogynem tiintetéen nem tordédik az ismeretelmélet sziikebb diszciplinaris kereteivel,
anélkiil, hogy le akarna donteni azokat.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

439


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

kérdezvén, ,miféle tényallasrol besz¢él Heidegger, amikor ndla semmi sem igaz, ami
targyias?”’

Az emberi egzisztencia nem azonos a mindennapi léttel, nem azonos a tudattalannal és
folytathatndnk a sort, sajdtos terep, ahol létiink és gondolkoddsunk legmeghatiarozobb
problémai taldlkoznak, Osszefonddnak, és a maguk konkrét idobeli létikkel. és
problémamegoldé gondolkodasunk eldre haladasaval 1) igazsdgokat és belatdsokat hozhatnak
felszinre. Kénytelenek vagyunk ennyire altalanosan fogalmazni, hiszen (egyel6re) nincsenek
fogalmaink ezekre a folyamatokra, de még ezeknek az igazsdgoknak a jellemzésére és
igazsagara sem. Nyelvileg ugyanis érdemileg lehetetlen targyi-dologi viszonyként jellemezni
azt a megismerd folyamatot, amelynek eredményeit éppen meg kellene vilagitani.

A kovetkezd ellentmondés az, hogy egy ily mddon megszerzett igazsdghoz mindenképpen a
kivételesség, sOt a nagysag attributuma tapad. Mégis nyilvanvald, hogy Jaspers szamara nem
az egzisztencialis igazsag objektiv nagysaga, de a szo szoros értelmében annak kreativitasa,
kivételes heurisztikus értéke jatssza a legnagyobb szerepet.

Részletesen foglalkoztunk Jaspers forradalminak tekinthetd 'jitasaval, amellyel ketté
valasztotta egymastol az értelemadas (Sinngebung) és az egzisztencia szférait, s ezzel
tipologiai szempontbdl arra a filozofusra megy vissza, akit éppen 6 allitott Gjra meg Gjra a
filozofiai érdeklodés kozéppontjaba. S valdban, rajta és Kierkegaardon kiviil nem is ismeriink
olyan filozofust, aki egyértelmiien végrehajtotta volna ezt az elvalasztast, majd ezt a késObbi
filozofia fundamentumava is tette volna.

Eppen ezen a ponton valik azonban még meghatarozobba, hogy Jaspers a valddi, a tiszta
egzisztencializmushoz eljutva annak egész stratégidjat megvaltoztatja. ® Ami az
egzisztencializmus tipologiai helyzetét illeti, nyilvanval6, hogy ez, mint filozofiai iranyzat,
ugy jon létre, hogy az adott targyiassag rétegei koziil fokrol-fokra lehantjuk a torténeti, a
szociologiai, a politikai, a pszichologiai €s mas OsszetevOoket, hogy a végén értelmesen
beszélhessiink az egzisztenciardl filozofiai értelemben. Mint kiinduloponthoz, Jaspers is
természetesen eljut az egzisztencianak ehhez, az egyes, létrétegeket egyenként eltavolitd
fogalmahoz. Ezen a ponton azonban nem sokaig all meg. Az egzisztenciat, mint emlitettiik,
sajatos ,,munkateriilet”-nek értelmezi, amelynek médiumaban sajatos igazsagkeresd funkciok
mennek végbe benniink. E megismerd funkciok tiszta analitikus feltdrasa magatol értetédden
problematikus. Nyilvanvalo, hogy egzisztencidlis mozgasaink valamely beteljesiilése, egy
megismerési cél tudatos vagy véletlen elérése, valamely belsé (egzisztencialis) mozgéasunk
hirtelen egyesiilése valamely targyi mozzanattal, egy komplex targyi mozzanat megértése,
vagy akdr egy targyi mozzanat megviladgitasa, és mar a megismerés kovetkezményeinek
megeldlegezése is része lehet annak, amit Jaspers Ugy nevez, hogy egzisztencidlis
mozgasainkban fel tudunk emelkedni a lényegeshez, amely lényeges ebben az egyesiilésben
egyszerre targy ¢s egyszerre megismerési eredmény.

7 Jaspers, 1989, 67.

8 Talan altalaban is Jaspers hatalmas filozofiai munkéassaganak egyik meghatarozd eljarasa lehet ez: nagyon
tiszta tipusokhoz jut el, azokat meglehetds szabadsaggal kezeli, majd ezen a mozgason belill a legnagyobb
szabadsaggal képes valtoztatni azok funkciojat.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

440


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Jaspers kezdetben nyilvan talanyosnak tlind megfogalmazasa szerint a valosag igazsagga, az
igazsadg valosaggd valik. Az egzisztencianak tulajdonitott ilyen kvazi-megismerési funkcid
nyilvadnvaloan emlékeztet a vallasi emelkedettség, megvilagosodds vagy éppen akar a
misztika folyamataira. Ugy gondoljuk, hogy az egzisztencia a funkciok és szintek helyes
megvalasztisa és helyes megfogalmazasa esetén beleillik filozofiai racionalitas diskurzusaba.
Az egzisztencia U szemantikdja lehet ez, amely szamos filozofiai perspektiva ala rendelhetd.
fgy példaul, beszélhetink az egzisztencia hermeneutikajarél, s6t az egzisztencia
hermeneutikaja alapvetéen a mindennapi létiink eleme is. Maga a létezés, mint
hangsulyoztuk, a mindennapi 1ét s a mindennapi tudat szdmara mar eleve megismerés,
jelenségekkel valo talalkozas a jelenségek értelmezése, mint trivialis 1étfeladat.

A mindennapi 1ét oldalardl tekintve megtehetjiik azt a megkiilonboztetést, hogy kiilon
valasztjuk a szocializacié fogalomkorén beliil a jelenségek értelmezésének egyik szintjét,
ezzel olyan sajatos szovegosszefiiggést kiilonitliink el, amikor a tdrsadalmi 1ét, a mindennapi
tudat olyan jelek, informaciok, jelenségek tomeges értelmezésére kényszeriil, amelyek
feldolgozasara nincsen felkészitve. Ekkor a lét hermeneutikdja mar a mindennapi tudat
szamara is kozvetleniil valosagos megismero folyamat. llyenek példaul azok a korszakok és
helyzetek, amelyeket idealtipikus modon ,katkai”-nak is neveziink, hiszen ezeknek a
helyzeteknek az a lényege, hogy valamiféle rendet, logikat, Osszefliggést fedeziink fel a
minket koriilvevé valdsdgban, mikézben azokat nem tudjuk értelmezni, azaz nem tudjuk
kimondani, kit6l erednek, milyen szandékok mozgatjdk Oket, és milyen érdekeket
szolgélnak.9 Jaspers az egzisztencia hermeneutika €s azokbol kiindul6 lehetséges filozofiai
torekvések magasabb szintjét képviseli.

Az egyik ilyen alapvetd perspektiva az egzisztencialis tudds erkélcsi €s torténetfilozofiai
magasabb rendiisége. Amikor példaul, 1948-ban, éppen a jovo filozofidjardl beszélve, az
egész emberi értelmet az egzisztencidra akarja alapitani, éppen ez az egyszerre erkolcsi és
torténetfilozofiai motivacio 1ép életbe. Nagyon is megvan annak a fontossaga, hogy erkolcs és
torténetfilozofia egyiitt jarnak. Az egész torténetfilozofidnak egy ilyen egzisztencialis
ujrakezdése (amelyik tehat nyilvanvaloan eleve mar tul is megy az egzisztencialis filozofia
alaptipusan) 6nmagéaban sem ,,csak egzisztencialis”, sem ,,csak torténetfilozofiai” alapon nem
lenne lehetséges.

A sajatosan jaspers-i ujrakezdéshez e kettd tudatos egyiittese sziikséges.

Ez azért is lehet igy, mert éppen igy értelmezett torténeti korszakban valosul meg az, amit az
imént egzisztencialis megismerésrél mondtunk. Ezekben a korszakokban jelentheti egy 1j
tapasztalat a 1ét egészének megvilagosulasat, ekkor valhat azonossa a hiteles értelemadas egy
Uj tudassal, vagy éppen egy 0j tudas egy Uj értelemadassal. Ez a perspektiva tehat ez a
kivételes torténelmi helyzetek perspektivdja, amelyekben egzisztencia ¢és tudas annyiban
valnak elvalaszthatatlanna, hogy minden tudast az egzisztencia legmélyebb szintjeinek
igazsaga (is) kell, hogy hitelesitse.

° Ld. Kiss, 2008. — Ez az analogia mindenesetre 0j perspektivat nyithat Jaspers Kafka-utalasainak
értelmezésében is.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

441


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Kozismertnek tekinthetdek Jaspers fontos vonatkoztatasi pontjai: Kierkegaard és Nietzsche,
majd Pascal és Dosztojevszkij. Az egzisztencialis gondolkodasnak ez a perspektivaja a maga
valdsagos megismerd funkciojat a mar emlitett egzisztencialis mozgasok hullimzéasaban

éri el. Sajatos azonosulasi folyamatok ezek, amelyekben az egzisztenciadlis mozgas egy
konkrét, aktudlis metszete, metaforikusan szolva, talalkozik, ,,egyesiil” egy igen lényeges
targyi tartalommal, vagy akar egy nemcsak igen lényeges, de igen komplex targyi
tartalommal is. Természetesen ezzel a lényegessel valdé azonosuldssal nem meriilnek ki az
egzisztencia tovabbi hermeneutikai és megismerd funkcioi. Jaspers az egzisztencia optimalis
miikodésének terepei koz¢é sorolja a torténeti tudas elsajatitasat is, amely tudas csak akkor
fogadhato el, ha azt egzisztencialisan sajatitjuk el.

Egy kovetkezd (immér harmadik) lehetdsége az egzisztencialis megismerésnek az, amit
Jaspers Nietzschével kapcsolatban emel ki: e szerint Nietzsche (egzisztencialisan) a vilag 0j
totalis értelmezését végzi el, hogy kimondhassa azt, ami van.

Lathatjuk, hogy itt egy filozofiai totalitasrdl 1étrehozasardl van szo egzisztencialis alapon.
Mielé6tt csodalkoznank ezen, térjlink vissza egy pillanatra Bollnow kritikajara. Kiilonos jatéka
a sorsnak, hogy egy j tipusu totalitas létrehozéasat egy olyan kritika érti meg, amit egyszerre
tekinthetlink elismerésnek €és a legkozvetlenebbiil értett politikai feljelentésnek. Bollnow
nehézségek nélkiil meri ezt nevén nevezni, minden probléma nélkiil fejezi ki, hogy Jaspers az
egesz torténetiséget képes egzisztencialis filozofiaként értelmezni, ami 1j kiindulopont.
Minden elismerését azzal egésziti ki, hogy ez nemcsak nagyszeri de ,jigen veszélyes”
ujrakezdés is.

Az egzisztencia, a sz0 szigoru értelmében, nem rendelkezik 6néllé szemantikaval, hiszen
Jaspers szamara is vilagos, hogy egzisztencia mithelyébdl kikeriilé j gondolat, amelynek
megsziiletésekor az igazsag valdsagga, és a valdsag igazsagga valik, nem igényelhet maganak
onallo, a tudomanyos és filozofiai megitéléstdl fiiggetlen értelmezést.

Nem szigoruan és kizardlagosan szemantika tehat, ha az egzisztencia terepén létrejovo
igazsag sajatos ¢élményét vizsgaljuk. Ezt az ¢lményt Jaspers megvilagosodasnak nevezi, s
ebbdl nyomban viladgos, hogy ezek a megvilagosoddsok 0j gondolkodasi, majd kutatasi
terepeket fognak kijeldlni a filozofia szdmara. Az egzisztencidlis élmény ugyan €lmény
marad, de kiilonleges élmény, amely formalja és alakitja a gondolkodas tereit. Ugy is lehetne
mondani, hogy nem indul ki beldle kézvetlen szemantika, csak az uj szemantikdk lehetosége
alakul ki benniik. Jaspers egy helyen az egzisztencidnak ezt a sajatos mélységi munkajat ugy
irja le, hogy az attori azokat a rarakodasokat, amelyek mintegy megszokott, természetesnek
tlind rétegként fedik el azt az eredeti valdésagos komplexumot, amely a maga valosagaban
igazsag, a maga igazsadgaban valosag.

A mélybe hatolds azonos a megvilagosodassal, amely a maga metaforikus mélységében mar
kozvetleniil lelkesitd egzisztencialis élménnyé valik. Hangsulyoznunk kell, hogy ebben az
egzisztencialis megvaldsuldsban 1étrejovo 1) igazsag €s valosag csak mintaja €s prototipusa az
egzisztencianak, mint a filozofia, illetve a megismerés mithelyének. Maga az egzisztencia
természetesen e jelenségnél joval szélesebb, s maga Jaspers is nagyon jol tudja, hogy egy sor
mas emberi, pszichikai, tudatos vagy nem tudatos tevékenység is idetartozik. Szerencsés

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

442


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

talalatnak taldlja, ha felszinre keriil egy-egy példdja ennek a lényegi problémdk lényegi
vizsgalataval Osszefiiggd alakito tevékenységnek.

Eppen ez a kettds karakter teszi Jaspers megismerésben alkalmazott egzisztencia-fogalmat
annyira termékennyé: tartalmazza egyfeldl az egzisztencia teljes pszichologiai valosagat,
masfeldl, mintegy hallgatdlagosan, feltételezziik, hogy erre a szintre lehatolva a nagy
filozofusok mintegy sorsszerlien beletaldlnak a legmélyebb emberi problémdakba. Az
egzisztencia tehat, mint emlitettiik egy olyan szélesebb kozeg, amely lehetové teszi Uj
szellemi terek kialakitasat, amelyeken keresztiil természetes modon talal egymasra elmélet és
¢let gyakorlat, s ami leképezi igazsag és valosag eldbb érintett azonossagat.

Ezzel természetesen még egy 0j szempontbdl is kettévalik a jaspers-i gondolkodas. Az
egzisztencia mélységeiben szerencsés taldlatokat eléré nagy filozofus jra definidlhatja a
targyi szférat, mikozben ujra hangsulyozzuk, hogy sem a targyi szféra egyéb
meghatarozasaiban, sem a tudomany, vagy a filozofia egyéb kdvetelményeiben nem illeti meg
ez a nagy filozofust. A szerencsés taldlatok igazsagat, nem az egzisztencia, nem is a nagy
filoz6fus, hanem a tudomany és filozofia rendszerszerti igazolddasi koriilményei hatarozzak
meg. Az el6bb kettds médiumként jelolt egzisztencia tehat sajatosan olyan terep, amelyben a
szellemi tereket alakitd ) gondolatok maguk eredetileg megsziiletnek. Az egzisztencianak e
szférajaban 1étrehozott kreativitas Jaspers filozofiai nyelvében innentdl fogva allando értékkeé
magasodik. A filozofiai kreativités, alkotds szinonimdja ez. Kiilonleges megoldas, hogy éppen
az egzisztencia szférajanak ez a kibdvitése hoz 1étre 0j kapcsolatot a nagy filozofia és a nagy
vilagvallasok kozott is.

Nemcsak a megismerés heurisztikus mintdja hasonlé azonban, nemcsak ugyanaz a tisztelet
ovezi mind a kettdt, hanem kiilonleges szerencsét és boldogsagot is jelenthet, ha
betekinthetiink egy ilyen, hangsulyozottan ,,nagy” emberi és gondolkodd szemléletébe, és
megadatik nekiink, hogy a jelenben bejarjuk gondolkodasi palyait. Ugy hissziik, mindez
magaért besz¢l, teljesen egyértelmi, és bizonyos szempontbol azt is érezhetnénk, hogy
mindez a gondolatmenet nem is kell6en specifikus a modern filoz6fia vivmanyai szerint.

Minderre természetesen a jaspers-i filozofia hiarom nagy teriiletének Osszevetésében
természetesen még vissza kell térniink, minden esetre Jaspers, aki nyilvanvaléan a filozéfia
harom nagy teriiletének Osszefliggésében gondolkodik, az imént emlitett nagy gondolkodo
prototipusat teljesiti meg. E megfogalmazdsok romantikus és a mivelt polgari
kultirakultuszaban rokon magatartasai nem szabad, hogy eltereljék a figyelmet a harom nagy
1ész egys€gerol.

Jaspers ugyanis az egzisztenciabdl kiinduld gondolkodas sajat rekonstrukciojat egyaltalan
nem ugy képzeli, hogy egyszerlien Ujra megtegyiikk azt a gondolati utat, amit a mar
tobbszordsen definialt ,,nagy” gondolkodok megtettek. Egészen pontosan és félreérthetetleniil
a jelenvalo létben onmagat kiteljesito elsajatitasrol és elvetésrdl beszél. Ebben a mondatban
nyilvanvaléan nem az az igazan lényeges, hogy ez a jelenvalova tétel az olvasd részérdl is
egzisztencialis jelenlétet igényel, hanem az, hogy az elsajatitas és elvetés kettdssége szakszerii
filoz6fiai miiveletek elvégzését jelenti. Némiképpen leegyszeriisitve, ezt az jelenti, hogy
»hagy” filozofus Jaspers-nél az, akinél tapasztalja az imént vazlatosan érzékeltetett

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

443


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

egzisztencialis megvilagosodasokat, az azokban kiteljesedd 1 filozofiai lehetdségeket, netan
mar a konkrét eredményeket is. Ez azonban nem akadalyozza, hogy egy sor mas kérdésben ne
elemezze teljes szakszerliséggel ugyanezeket a filozofusokat, azaz hogy — szoges ellentétben a
modern filozofiatorténet-irds tulnyomo tobbségével — a szinte vallasos csodalat korantsem
akadalyozza egy-egy ilyen életmii legalapvetdbb, legokszeriibb elemzésében.

Kiemelkedd jelentdséget kap 1948-ban a filozéfia egzisztencidlis alapjanak jaspers-i felfogasa
(ennek emlitésekor természetesen nem feledkezliink meg a tanulmanyunkban kezdetben
értelmezett normativitas problémajarol sem).

Az évszam és a torténelmi helyzet egyfelél onmagaért besz¢él, masfeldl ujabb bizonyitékat
adja annak, milyen batran ¢és szabadon kezeli Jaspers sajat, allandobbnak tekintett kategoriait
is. Tobbszor érintettik mar, hogy mikdzben Jaspers az egzisztencidlis gondolat egyik
legatiitobb ereji  felfedezdje és ujragondoldja, Iépten-nyomon ugy hasznalja fel az
egzisztencialis gondolkodast, hogy az alig emlékeztet arra, amit a tipologiai értelemben vett
egzisztencializmus jelent. Az igy felfogott egzisztencialis gondolkod4s nemcsak, mint erre
utaltunk is, ) megismerési tereket teremt, de Onmagéban is rendelkezhet megismerd
funkciokkal. Ebben az 0sszeallitdsban az egzisztencia maga is egyfajta megismeréssé valik.
Jelent tapasztalatot, belatast, 1j tudast €s értelemadast, egyszerre 01j tereket is és egyben Uj
tudast is.

Az 1950-es évek tdjan Jaspers Osszefoglalja sajat filozofidjanak f6 vonalait egy Heideggerrel
valo Osszevetében. ! Ez az idépont nemcsak azért fontos, mert ekkorra maér érett képe
alakulhatott ki érett filozofidjarol, de azért is, mert Jaspers filozoéfidja éppen ekkor a
nemzetkdzi diszkusszioban a tipologiai problematikanak is a kozéppontjaba keriil. Sajat
filozofiajanak elsé f6 vonasaként azt emeli ki, hogy egy philosophia perennis elsajatitasaban
¢l és semmilyen stulyt nem fektet az 1jitdsra (Neuerung). Filozofidjanak holisztikus
jellemzésekor ezt a terminust ugyan nem hasznaltuk, de vildgosan utaltunk arra, hogy Jaspers
egyforman otthon mozog egy egyetemes filozofia (s6t, szdmos teoldgia) Osszes nagy
rendszerében (mikozben gondolatilag egyforman ,haszndlja is” azokat). A tény puszta
rogzitésénél adodik azonban még egy fontosabb Osszefiiggés is, a philosophia perennisben
valo 1étezés megértését ugyanis nagyban megkonnyiti, hogy Jaspers filozofiai
gondolkodéasanak koézéppontja az értelemadas (Sinngebung), s az értelemadas minden nagy
rendszeren keresztlilhizoddé meghatarozo szerepe természetes hidat teremt a philosophia
perennis mindenoldali atéléséhez. Nem teljesen adekvat hasonlattal szolva az értelemadas
lehet annak az ,,alépitménye”, hogy a szamos nagy rendszer természetesen rendben valhasson
a jaspers-i filozo6fia targyava, médiumava és részeve.

Ebben az Osszevetésben mdsodik t6 vonasként Jaspers azt emeli ki, hogy az alaptudast
(masképpen még: alaptartas, alapbelatasok) meg akarja Orizni, a mindenkor Iényeges Osszes
valtozatat tisztelettel kezeli. Ez részben teljesen evidens, részben azonban a legszervesebben
Mindezt az a varatlan igazsag egésziti még ki, hogy az egyben értelmezett €s egyben gondolt
alaptudas amugy is megy keresztiil torténelmi valtozasokon, ezt az alaptudas megdrzésének
szandékahoz eleve hozza lehet gondolni. Az dllandohoz valo ragaszkodas maga is mozgas.

10 Jaspers, 1989, 47.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

444


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Filozofidja harmadik vonasaként Jaspers tudomany és emberi méltosag szoros kapcsolatat
emeli ki, ez egyrészt ugyancsak a legtermészetesebb modon korrespondal az értelemadas

crer

legnagyobb érdekessége ennek a gondolatnak azonban mégis az, hogy pontosan leképezi a
filozofia modern ,,mellérendelésé’-nek az alaphelyzetét, amit Nietzsche érett filozofidja a
HKritikai pozitivizmus” (itt Jaspers-nél: ,,tudomany”) és a torténeti identitas (itt Jaspers-nél:
,,emberi méltosag”) kettdsségeként kimeritden jellemez.!!

Jaspers negyedik fontos megallapitasa, hogy az 0O filozofidja az ,athagyomanyozott”
tartalmakban ¢€l. Ez a kijelentés a lehetséges értelmezéssel szemben nem az 1j, az innovacid
ellen irdnyul, de a ,sejtelmek”, egzaktabban kifejezve az olyan ,,intuiciok”™ ellen, amelyek
»magukkal ragadhatjadk” a filoz6fust. Természetesen, akar a philosophia perennis, ez a

crer

szerepével.

IRODALOM

ARENDT, Hannah (1999): Rede am 28. September 1959 bei der Entgegennahme des
Lessing-Preises der Freien und Hansestadt Hamburg. Mit einem Essay von Ingeborg
Nordmann. Hamburg

ARENDT, Hannah - JASPERS, Karl (1993): Briefwechsel 1926 - 1969. Eds. Lotte Kohler
und Hans Saner. Miinchen - Ziirich.

BOLLNOW, Otto Friedrich (1938.1): Existenzphilosophie und Geschichte. Versuch einer
Auseinandersetzung mit Karl Jaspers 1. Blatter fur deutsche Philosiophie, 11. Bd.S. 337 bis
378.

BOLLNOW, Otto Friedrich (1938.2): Karl Jaspers. in: Blitter fiir Deutsche Philosophie Jg.
12..S. 133-174.

CESANA, Andreas ¢s WALTERS, Gregory J. (2008), Karl Jaspers. Geschichtliche
Wirklichkeit mit Blick auf die Grundfragen der Menschheit. Karl Jaspers: Historic Actuality
in View of Fundamental Problems of Mankind. Wiirzburg, 369-384.

HEIDEGGER, Martin (1961): Nietzsche.I-I1. Pfullingen.

JASPERS, Karl (1979): Die geistige Situation der Zeit. 5. Edition. Berlin- New York
(eredetileg: 1932) https://doi.org/10.1515/9783110844993

Ld. Kiss, 2005.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

445


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1
https://doi.org/10.1515/9783110844993

@soope . .
_— Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

JASPERS, Karl (1966): Wohin treibt die Bundesrepublik? Tatsachen, Gefahren, Chancen.
Miinchen..

JASPERS, Karl (1981): Nietzsche. Einflihrung in das Verstdndnis seines Philosophierens.
Vierte unverdanderte Auflage. Berlin - New York. https://doi.org/10.1515/9783110845389
JASPERS, Karl (1932), Die geistige Situation der Zeit. 8. Abdr. der im Sommer 1932
bearbeiteten 5. Auflage. Berlin- New York, 1979

JASPERS, Karl (1957), Die grossen Philosophen. Miinchen.

JASPERS, Karl (1989), Notizen zu Martin Heidegger. Herusgegeben von Hans Saner.

Miinchen-Ziirich

KISS, Endre (1996): Das Gespraech iiber die Bildung im Briefwechsel zwischen Karl Jaspers
und Hannah Arendt. in: Jahrbuch der Osterreichischen Karl Jaspers - Gesellschaft.
Herausgegeben von Elisabeth Salamun-Hybasek und Kurt Salamun. Band 9. Wien. 113-124.
KISS, Endre (ed, 1997): Friedrich Nietzsche and the Global Problems of Our Time. Cuxhaven
- Dartford, 249-263.

KISS, Endre (1998),:Karl Jaspers' Auslegung Nietzsches als eines Metaphysikers der
Immanenz. in: Karl Jaspers. Philosophy on the Way to "World Philosophy". Edited by
Leonard H. Ehrlich and Richard Wisser. Amsterdam-Wiirzburg. 155-166
https://doi.org/10.1163/9789004455146_024

KISS, Endre (2004): Metaphysik oder Existenz. Uber Heideggers und Jaspers' Nietzsche-

Interpretation. in: Pro Philosophie Fiizetek. 37. szam. 89-114.

KISS, Endre (2005), Friedrich Nietzsche evilagi filozofidja. (Kriticizmus ¢€s életreform
kozott). Budapest.

KISS, Endre (2008), Kafkaeszk. in: OR-ZSE Evkényv. Kiadja az Orszagos Rabbiképzé-Zsido
Egyetem. Szerkeszti Schoner Alfréd. 2004-2007. Budapest,. 223-246.

KISS, Endre (2024), Eletfilozofia, Egzisztencia, Ertelemadas. Kisérlet Jaspers filozofiajanak
egységes értelmezésére 1. rész. Kaleidoscope. Miivelddés-, Tudomany- és Orvostorténeti
Kiadvanyok. 2024/29. in: https://doi.org/10.17107/KH.2024.29.10 (letdltés: 2024. december
22))

KISS, Endre (2025), Eletfilozofia, Egzisztencia, Ertelemadas. Kisérlet Jaspers filozofiajanak

egységes értelmezésére II. rész. in: Kaleidoscope. Miivelddés-, Tudomany- ¢és

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

446


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1
https://doi.org/10.1515/9783110845389
https://doi.org/10.1163/9789004455146_024
https://doi.org/10.17107/KH.2024.29.10

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

Orvostorténeti Folyodirat. 2025/30. in: https://doi.org/10.17107/KH.2025.30.10 (letdltés:
2025 jualius 29.)
NIETZSCHE, Friedrich (1981), Correspondence. Critical complete edition. Published by

Giorgio Colli and Mazzino Montinari. The third part is the first volume. Friedrich Nietzsche,
Letters. January 1880 - December 1884. Berlin - New York.

OTT, Hugo (1993), Martin Heidegger: A Political Life. Translated by Allan Blunden. New
York.

POGGELER, Otto (1990), Der Denkweg Martin Heideggers. Dritte, erweiterte Auflage.
Pfullingen.

SALAMUN - HYBASEK, Elisabeth and SALAMUN, Kurt (eds, 1996), Yearbook of the
Austrian Karl Jaspers - Society. Published by. Volume 9., Vienna, 113-124.

SCHELER, Max (1960): The Knowledge Forms and the Society. Second revised edition with
supplements. Published by Maria Scheler. Bern and Munich.

VAIHINGER, Hans (1902), Nietzsche as Philosopher. Berlin.

WINDELBAND, Wilhelm (1909), Philosophie im deutschen Geistesleben des XIX.
Jahrhunderts. 2nd edition. 1909

WISSER, Richard (1995): Karl Jaspers: Philosophie in der Bewaehrung. Wiirzburg.

FUGGELEK-VAZLAT

Philosophie als unendlicher Bau
Karl Jaspers im dritten Jahrtausend

Jeanne Hersch, eine(r) der profundesten Kenner(inne)n von der Philosophie und dem
Menschen Karl Jaspers verglich dessen Philosophie mit ,,einem Bau im gotischen Stil”. Diese
auf den ersten Augenblick vom Thema scheinbar fern liegende Metapher wird von der
Autorin Schritt flir Schritt ergaenzt und vervollkommnet, so das wir sie am Ende mit
gewissem Erstaunen anerkennen miissen. Mehr noch! Die von Hersch vollstaendig
ausgefiihrte Metapher erinnert uns nicht mehr nur an Jaspers’ Denken (in einer ganzheitlichen
Beschreibung), sie erinnert auch unerwartet den (selten mit sich selbst zufriedenen)
Philosophen unserer Jahre an seine eigenen schaerfsten Dilemmata.

Denn Jeanne Hersch durch ihre Beschreibung Jaspers’ spitzt die Grundproblematik des
heutigen Philosophierens mit grossem Schwung zu! Sie beschreibt den Paradoxon: Die grosse
Philosophie heute ist auch dann eine Niederlage, wenn sie ein Sieg ist und umgekehrt, sie ist
auch dann ein Sieg, wenn sie eine Niederlage ist! Bei Jaspers zieht ,,jede Idee und jeder Bruch

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

447


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1
http://www.kaleidoscopehistory.hu/index.php?subpage=kotet&kotetid=79
https://doi.org/10.17107/KH.2025.30.10

@al—e/d(jscope . .
- Miivel6dés-, Tudomany- és Orvostorténeti Folyoirat 2025. Vol. 15. No. 31.
Journal of History of Culture, Science and Medicine ISSN 2062-2597
DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-1

den Blick auf eine hohere Linie..., (dann) iiberwindet und verwirft dieses Denken
unaufhorlich sein formales Riistzeug, seine Ergebnisse, sein Material..” Der ,,Bau im
gotischen Stil” ist also nicht nur fertig, sondern auch perfekt, er ist, was er sein muss. Er
erfiillt seine Finalitaet. Aber gerade indem der gotisch Bau fertig, sogar perfekt wird, ,,gerade
durch ihr Unvermdgen, noch weiter sich zu erheben”, wird die Jaspers’sche Philosophie
,»...von einem Scheitern zum andern...ein Zeichen, das dahin aufragt, wo sie selbst nicht
mehr hingelangen kann.”

Es geht also nicht darum, dass ein grosses philosophisches Projekt entsteht, das nicht (mehr)
moglich ist, sondern vielmehr darum, dass ein grosses philosophisches Projekt gerade durch
sein Gelingen die Unmoglichkeit von sich selber unter Beweis stellt. Anders formuliert : Wir
erleben Jeanne Hersch’ Feststellung als eine sehr konkrete Herausforderung auch fiir die
Philosophie unserer Tage, und zwar in einer Zeit, als Rezensenten die Gattung der
philosophischen Monographie schon wohlwollend entschuldigen und iiber einen gewissen
Umfang eines philosophischen Werkes hinaus schon die Laenge dieses Werkes als
»angsteinflossend” bezeichnen. Dariliber ganz zu schweigen, dass sie nach strengeren
Redakteuren rufen, wenn sie die Sprache eines Philosophen nicht mehr verstehen.

In dem geplanten Vortrag versuchen wir Modelle aufzustellen, wie der von Jeanne Hersch
vorbereitete Paradoxon unter ,realen” Bedingungen der philosophischen Produktion zu
behandeln, vielleicht sogar in der Perspektive auch zu beheben sein diirfte.

http://www kaleidoscopehistory.hu
prof.dr. Kiss Endre

448


https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-1

