
 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

448 

Karinthy Frigyes lételméleti alapvetésének vizsgálata A rossz álom című novelláján 

keresztül 

An examination of Frigyes Karinthy's basic ontological theory through his short story: 

The Bad Dream 

Bacsó Beáta PhD-hallgató  

OR-ZSE, Zsidó Vallástudományi Doktori Iskola 

bacsobeata67@gmail.com 
 
Initially submitted May.25, 2025; accepted for publication Sept,30.2025 

 

Abstract 

In my present study, I am looking for the answer to the question, where does the basic 

ontological idea start from within Karinthy's work. What kind of philosophical or spiritual 

milieu permeating the zeitgeist influenced his own ideas? What contemporary existential-

philosophical parallels can be pointed out and how can Karinthy's specific theory of existence 

fit into this philosophical environment? 

In order to answer these questions, I am examining a very early short story entitled The Bad 

Dream, published in 1913, in which the author searches for the possibility of existence after 

death in a manner worthy of a philosopher's mind, and in which he lays down the ontological 

foundations of the idea of the "third-state" and the "dream-life" he assumes. That is why the 

analysis of the short story is crucial, since the existential and eschatological ideas formulated 

here continue and develop throughout the entire oeuvre.  

During the analysis of the work, I take into account the philosophical influences of the early 

twentieth century, so I show the parallels between Schopenhauer's idealist-pessimistic 

philosophy and Heidegger's existential philosophy of "being relative to the end" and 

Rosenzweig's dialogue philosophy, which is little known but decisive in Jewish philosophy. 

Ágnes Heller's The Philosophy of Dream also provided great help in the analysis of the short 

story. Her work, in which she explores not only the dream interpretation of Freudian 

psychoanalysis, but also the interpretation horizons of Daseinanalysis based on Heidegger's 

philosophy. 

The short story itself is actually the protagonist's multiple, retrospective dream narratives. The 

dream often depicts the stories experienced or fantasized in real life in reverse, and Karinthy 

inverts the reality and dream in The bad dream, in which the main character's nightmare is 

nothing else as the life we believe real, so in the short story the image of reality and dream 

appear in reverse. Along these lines, the story of the work unfolds, a poetic and at the same 

time penetrates to philosophical depths description of a painter's awakening from his dream 

life to true reality, to the self-creating I-god. 

Karinthy's theory of existence formulated in the short story is – in line with the spirit of the 

age – a kind of existential rebellion against the cruel law of nature that the human being, the 

individual, is only a dream-like phenomenon that inevitably passes away. Thus, the 

individual, in accordance with his/her existence "relative to the end", must fear and be 

anxious throughout his/her life. Karinthy does not settle for the idea of a senseless and 

incomprehensible passing away, rather, with his philosophical writer's fantasy, he creates also 

for the man a possibility of a new infinite cosmic existence.  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2
mailto:bacsobeata67@gmail.com


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

449 

The basic ontological theory formulated in this early short story are completed into a complex 

eschatological system in one of the last novels of his oeuvre, the Heavenly Report published 

in 1937. 

 

Kulcsszavak: Karinthy, egzisztenciál-filozófia, véghez viszonyuló lét, álom-élet, ébredés, 

harmadik-állapot 

Keywords: Karinthy, existential philosophy, being relative to the end, dream-life, awakening, 

third-state  

„...mint az álomból az életbe, úgy ébredünk az életből a halálba.“1 

1. Bevezetés: 

 „A filozófiának voltaképi sugalmazó szelleme vagy Muzagétesze: a halál s ez okból mondá 

Sokretes, hogy a filozófia θανατου μελετη, a halállal való foglalkozás. Aligha is filozofálna az 

ember, ha a halál nem volna.“2  

Karinthyt is nagyon foglalkoztatta a halál gondolata, melytől való szorongását sokszor 

a humor, az élc, a halál kifigurázásával oldotta fel; ugyanakkor a komolyabb filozófikusabb 

műveiben is feldolgozta a halál témáját. 

Karinthy meggyőződése volt, hogy az emberi psziché egyik alapproblémája a halálfélelem, 

ami  a másik ember életétől, a másik ember általi megölhetőségtől való félelem is egyben3. Ha 

ettől megszabudulunk, nincs többé ok az aggresszióra, a gyilkolásra, a háborúra. A Holnap 

reggel és az Az ezerarcú lélek főhősei épp ettől a halálfélelemtől való megszabadulás révén 

tesznek szert megváltói képességre. 

Ezek után nem meglepő, hogy egy filozófus elméhez méltó módon, a halál utáni létezés 

lehetőségét keresi Karinthy, azt a bizonyos „harmadik-állapot“-ot, amellyel számos művében 

foglalkozik. 4  Most azt a novelláját szeretném bemutatni, amelyben ennek az ontológiai 

elképzelésnek az alapjait rakja le Karinthy, méghozzá egy viszonylag korai, 1913-as 

novellájában, A rossz álomban. 

A novella tulajdonképpen a főhős utólagos álomelbeszélése. Az álom sokszor megfordítva 

ábrázolja a valós életben átélt vagy fantáziált történeteket5, Karinthy pedig A rossz álomban 

a valóságot és az álmot cseréli fel,6 melyben a főhős rémálma nem más mint az általunk 

valósnak vélt élet, így a novellában éppen fordítva jelenik meg a valóság és az álom képzete. 

                                                 
1 KARINTHY Frigyes: A lélek arca. In Uő. Jelbeszéd I. Budapest: Szépirodalmi. 1978. 161. (KARINTHY 1978) 
2 SCHOPENHAUER, Arthur: A halálról. ford. BÁNÓCZY József. In Uő. A halálról, A faj élete, A tulajdonságok 

öröklése. Hatágú Síp Alapítvány: Budapest. 1992.7. (SCHOPENHAUER 1992) 
3 Vö. Telma Titusz kiáltványa, In KARINTHY Frigyes: Az ezerarcú lélek – Telma Titusz kiáltványa. Bacsó Beáta 

tanulmányával. Sáránszki: Sajóvelezd. 2011. 72. (KARINTHY 2011) 
4 Vö. pl. Van-e túlvilági élet? c. írásával. 
5 Ld. FREUD, Sigmund: A lélekelemzés legújabb eredményei. ford. Dr. Lengyel József. Könyvjelző: Nyíregyháza. 

1993. 30. (FREUD 1993) 
6 Vö. BABITS Mihály A gólyakalifa című hasonló ötletű regényével, melyben a főhős felváltva, hol az álomvilág 

életét éli, hol az ébrenlét világát, és végül már maga sem tudja, hogy melyik az igazi valóság. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

450 

Karinthy már rögtön a novella alcímében megjelöli, hogy mit is akar megírni ebben 

a művében, talán épp azért, mert attól félt, hogy nem lesz elég egyértelmű a mondanivalója, 

avagy inkább mert aforizma-szerűen szerette volna kihangsúlyozni annak fontosságát: 

 „Ebben a novellában a szerző azt akarja megírni, hogy, mint az álomból az életbe, úgy 

ébredünk az életből a halálba.“7 

2. Az Álom című vers 

De még nem kezdi el a történetet, hanem az Álom című versét idézi a novella elé. Ezt, 

a valószínűleg még a novellánál korábban írt8 versét, azért tűzhette a tényleges történet elé, 

mert talán öntudatlanul is épp azt az ontológiai és eszkatológiai elképzelését sűríti magába, 

ami konkrétan e novellájában formálódik meg, ahogy ő maga is utal rá a vers alatt „(Egy 

versem ugyanerről)“. 

 

Karinthy Frigyes: Az Álom9 

                                                 
7 KARINTHY 1978. 161. 
8  A novella előtt szereplő versváltozat a novellával együtt a Nyugat kiadásában 1913-ban jelent meg.  

Feltételezésem szerint a vers korábban születhetett, mint a novella, hiszen visszautal rá az író. 
9 KARINTHY 1978. 161-162. A Nem mondhatom el senkinek című kötetben (Athenaeum kiadása 1930) a vers 

utolsó sora helyett az alábbi szövegváltozat áll: „Több, mint amennyit álom, / Több, mint amennyit élet, / Több, 

mint amennyit egy kis dal megér.“  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

451 

A vers valóban egy különös álmot jelenít meg, az arra jellemző szürreális képi világgal, mely 

először az élet káprázatát (a Máját) álomszerű látomások sorozataként jeleníti meg. Majd  

a mindig fiatal lélek kíváncsiságát, hogy mi is az amit lát, hogy feltárja a látszat mögötti 

valóságot egy csillag lekaparásának aktusával, mely egy visszavonhatatlan megsemmisülést 

idéz elő:  az ég kiszakadását, vagyis tulajdonképpen az álom-világ szertefoszlását, egy 

rettenetes véres és gennyes szétfolyásban, mely annyira borzalmas rémálommá torzul, hogy 

egy önkéntelen ordítást vált ki az álmodó-énből, amire az felébred. Önmagára ébred, az 

álombéli ég saját mellkasa volt, saját testét kaparta fel, és az ég mögötti vér a saját vére volt. 

Az álom-ég felszakadása az álom halálálának költői ábrázolásaként értelmezhető, az 

álomlogikával ellentétes10 ordítás pedig az igazi valóságra, az álmot álmodó valódi Énre való 

felébredés aktusaként.11  

2.1 Egzisztenciál-filozófiai párhuzamok 

Rosenzweig A megváltás csillaga kezdeteként az egész addigi filozófiát a halál 

banalizálásával vádolja meg az Én-re, az individuumra vonatkoztatva: 

„A HALÁLBÓL, a halálnak félelméből indul el a Mindenség minden megismerése. A földi lét 

szorongását levetni, a halál fullánkját kitépni, a Hadész pestises lehelletét semmivé foszlatni: 

erre a vakmerőségre vetemedik a filozófia. Minden halandó ebben a halálszorongásban él, 

minden új születés új okkal: új szorongóval szaporítja a szorongást, mert a halandót 

szaporítja. Szünetlen szüli az újat a fáradhatatlan föld öle, és minden új halálra ítéltetett, 

mindenik félelemmel és remegéssel várja sötétbe indulásának napját. De a filozófia tagadja a 

föld e szorongásait. Tovaránt a sírgödör fölött, mely minden lépés előtt megnyílik. A testet a 

mélységnek adja, de a szabad lélek tovalibben fölötte. Hogy a halálszorongás ilyen, testre és 

lélekre bontásról mit sem tud? Hogy Én-t Én-t Én-t üvölt, és a szorongásnak a puszta „testi’-

re hárításáról hallani sem akar? Mit törődik ezzel a filozófia!“12 

„Az embernek nem szabad a földi lét szorongását levetnie; a halál félelmében kell maradnia. 

Maradnia kell. Nem kell hát mást tennie, mint amit már amúgy is akar: maradni.  (...) egy 

Mindenség nem halna meg, s a Mindenségben nem halna meg semmi. Meghalni csak az 

egyes képes, és minden halandó magányos.“13 

Karinthy is pont ebből az egzisztencialista alapállásból közelít a halál szorongató kérdéséhez, 

ami nem véletlen, hiszen a huszadik századelő szekularizálódó modern társadalmában, amikor 

az isteni gondviselés már elvétetett az embertől, a magára maradt individuum kénytelen egy 

új életszemlélettel, új filozófiával14 nézni saját sorsa és végzete elé. Heideggeri értelemben 

nem más ez, mint a halálhoz viszonyuló lét tudatos felvállalása, hiszen: Az embernek egész 

                                                 
10 Karinthy kifejezése 
11  Karinthy elmélete szerint az áloméletből az álomlogikával ellentétes mozdulattal vagy ordítással lehet 

felébredni az igazi valóságra (vö. pl. Van-e túlvilági élet?) 
12 ROSENZWEIG, Franz: A megváltás csillaga (Első rész).  ford. Bíró Dániel. in: Magyar Műhely, 27. évf. 74. sz. 

9. Párizs-Bécs-Budapest. 1989. július 11. 9. (ROSENZWEIG 1989) Kiemelés tőlem – B.B. (németül: Franz 

ROSENZWEIG: Der Stern der Erlösung. Herausgegeben von Albert Raffelt: Freiburg im Breisgau · 

Universitätsbibliothek. 2002. 3-4.) 
13 Uo. Kiemelés tőlem – B.B. 
14 Rosenzweig kifejezése 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

452 

élete folyamán tudatosan szembe kell néznie saját halálával, élete ennek függvényében zajlik. 

„...csak az ember képes halni, éspedig szakadatlanul amíg él.“15 

2.2 (I.) A haláltusa16 

A novella egy harmadik személyű elbeszéléssel indul, az elbeszélő Én – itt még pontosan nem 

tudjuk meg, hogy ki ő – a kedvesének mesél el egy történetet, úgy, mintha az valaki mással 

történt volna, eltávolítva önmagától a történet főszereplőjét, mintegy kívülről szemlélve 

a történéseket. Itt még – a címen kívűl – nem derül ki, hogy egy álom-elbeszélésről van szó, 

a történet teljesen a hétköznapi valóságnak megfelelő módon indul. A narrátor egy négy éve 

házas festő, felesége utásítására különböző hétköznapi elintézendői, és egy képtár 

meglátogatása után, hazamegy és egy alkonyati tájképet kezd el festeni. De a festmény nem 

úgy alakul, ahogy szeretné, mondhatni alkotói válság fogja el, és a képtől távol leülve 

gondolatban javítja, teremti újra a képet, melyet egy bizonyos Chopen-melódia színeire 

szeretett volna festeni, és – a narrációnak első álomszerű mozzanataként – épp ezt a melódiát 

kezdi el valaki zongorázni az emeleten. Közben meghallja felesége lépteit a szomszéd 

szobában, és ekkor   agóniaszerű borzalom fogja el, mely innentől fogva három órán át 

egészen haláláig fog tartani. Ezt a narrátor  történeten belüli előrevetítéseként tudjuk meg, 

mintegy három órába sűrítve a heideggeri megállapítást, mely szerint:  

„A meghatározatlanul bizonyos halálhoz való előrefutásban a jelenvalólét megnyílik a saját-

jelenvalóságából fakadó állandó fenyegetés előtt. A véghez viszonyuló létnek ebben kell 

magát tartania, s oly kevéssé tompíthatja ezt, hogy éppen a véghez viszonyuló létnek kell 

kialakítania a bizonyosság meghatározatlanságát.“17 

A festőt őrült vágy fogja el felesége iránt, forró ölelkezés után gyanú ébred benne, hogy 

felesége megcsalja valakivel. Majd a szakítási jelenet következik. Ennek elmesélése közben 

a narrátor az ő valódi kedveséhez szól  az „– ó, én kedvesem! –“ közbeiktatásával, mellyel 

egy transzcendentális távolságot tart fenn az álombéli történet méltatlan prózaiságától.  

A festő elkeseredésében öngyilkosságra szánja el magát, melyet gondolataiban, egyfajta 

kivégzésként vetít előre, amely mintegy tőle független akarat szándéka és ítélete volna. 

S valóban itt a narrátor belép a történés keretébe és önmagát jelöli meg a halálra szánás 

sugalmazójaként: „Úgy látszik, akkor már ott voltam az agyában és vadul, haragosan 

noszoltam: siess már, siess már, nem bírom tovább.“18  – innentől sejthető, hogy  ez az 

álmodó-én, a valódi Én hangja/sugalma19, aki nem más mint a mesélő maga. 

Ezután következik a haláltusa részletes leírása, mely érzékletesen ábrázolja az egzisztenciális 

halálfélemet, ami csakis az egyén, az Én kizárólagos halálféleme és haláltusája lehet.  

                                                 
15  CONDRAU, Gion: Freud és Heidegger. Daseinalitikai neurózistan és pszichoterápia. TIT Kossuth Klub 

Egyesület, Magyar Daseinalitikai Egyesület – L’Harmattan: Budapest, 2013. 33. (Heidegger Lét és idő c. műve 

alapján) 
16 A római számozás a novella fejezeteit követi, a címeket én adtam. 
17 Martin HEIDEGGER: Lét és idő. ford. Vajda Mihály, Angyalosi Gergely, Bacsó Béla, Kardos András, Orosz 

István. Osiris: Budapest, 2019. 291. (HEIDEGGER 2019) Kiemelés tőlem – B.B. 
18 KARINTHY 1978. 164. 
19 Vö. a Kötéltánc (1923) hasonlóan felsejlő álom-én motívumával. 

 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

453 

„A meghalást minden egyes jelenvaló létnek mindenkor önmagának kell magára vennie.  

A halál, amennyiben ‚van‘, lényegszerűen mindenkor az enyém. Mégpedig olyan sajátos 

létlehetőséget jelent amelyben minden esetben a tulajdon jelenvaló lét létére megy ki a játék. 

A meghalásban megmutatkozik, hogy a halált ontológiailag a mindenkori enyémvalóság és az 

egzisztencia konstiuálja. A meghalás nem esemény [Begebenheit], hanem egzisztenciálisan 

értendő fenomén...“20 – Épp ezért lehetséges a rosenzweigi individuális  néven szólítottság 

a halálban:  

„Természetesen a halál, az individuális létezők elmúlása (...) gondolható és tudható. Csak az 

enyém nem. A halálnak is van fogalma, de a halálomnak nincsen. (...) Szókratész mint minden 

tulajdonnéven létező létező, a filozófia számára csoda. A megváltás csillagának rendszerébe 

belépő (...) eljut abba a középső csarnokba, ahová a másik bejárat is vezet [itt Tatár György 

saját barlanghasonlatára utal – B.B.]. (...) Annak az embernek a léptei nyomán, aki nem 

a haláltól fél, hanem a sajátjától, hasadozni kezd az Egy Mindenség. A saját halál – 

valóságos félelmemben – nem embernek, nem individuumnak, nem mindenkinek szólít, 

hanem kereszt- és vezetéknevemen. A körülvevő Mindenség visszahúzódik önmagába, hogy 

valaki lehessek, aki egyáltalán nem Minden [mint ahogy Hegelnél –B.B.]. A néven szólított 

nem része a világnak. Az ember, az individuum, a mindenki, az része a világnak. (...) De mint 

a saját nevemen szólítottra, nem a végén mindenkire egyformán ásító torok vár. Életem 

minden pillanatában van nevem, és mindenki – így a halál is – minden pillanatban ezen szólít. 

Minden pillanatnak válaszolnia kell tehát neki, nem csak az utolsónak [vagyis a halál felől 

tételeződik itt-léte – vö. Heidegger – B.B.]. (...) Csak akkor van esélyünk, ha beengedjük 

minden néven szólításba, tehát minden pillanatba, az élet kellős közepébe. Ha az élet minden 

pillanata megpróbál válaszolni a néven szólító hívásra, akkor az ember mindig – mindig, 

amíg csak él – a rendszer közepén áll: minden pillanatban érett. Minden műve befejezett, 

akkor is, ha az Egész, a Minden – befejezetlen.“21 

Heidegger szerint azonban, csakis mások halálát vagyunk képesek tapasztalni22, hiszen: „A 

már-nem-jelenvalóléthez történő átmenet lehetetlenné teszi a jelenvalólét számára, hogy 

tapasztalja és mint tapasztaltat megértse ezt az átmenetet.“23 Karinthy viszont pont ezt az 

átmenetet próbálja megragadni a festő öngyilkos haláltusájának leírásában, melyet egyfajta 

ébredő és egyben teremtő folyamatként is ábrázol24:  

 

„És most, most, ezt pontosan szeretném elmondani, az ébredést. 
Először rettentő félelem volt. Homlokát kiverte a veríték, irtózatos, hihetetlen görccsel 

kezdődött. A száját tajték lepte el, feszengett, leesett az ágyról. Most katonákat látott, akik 

harcolnak és szétrobbannak, véres cafatokban, zúgott az örvény, az agyában kések forogtak. 

Ordítani akart, segítségért kiabálni, de nem tudott. Nem tudom elmondani ezt az érzést: de 

borzasztóbbat képzelni se lehet. Sokáig tartott így. 

                                                 
20 HEIDEGGER 2019. 263-264. 
21 TATÁR György: Barlang és exodus Franz Rosenzweig filozófiájáról. In Franz ROSENZWEIG, Könyvecske az 

egészséges és a beteg emberi értelemről. Atlantisz: Budapest. 1997. 26-27. 
22 HEIDEGGER 2019. 263. 
23 Uo. 261. Kiemelés tőlem – B.B. 
24  Vö. Az ezerarcu lélek is Telma Titusz hasonló öngyilkos haláltusa-jelenetével kezdődik. (ld. KARINTHY 2011. 

15-18.)  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

454 

Hosszú idő múlva egyszerre enyhült meg szegény, szegény. Kinyújtotta magát. Bágyadt 

duruzsolás volt a fülében, megnyugodott. Ez olyan volt csak, mint valami erős, nagy 

álmosság. Egyszerre figyelni kezdett: hallotta a zongoraszót, odafent, a szobában. Csendesen 

pihegett és hörgött és várta, hogy ez mikor múlik majd el. Sőt hosszúnak találta az időt, és úgy 

jött, hogy addig elfoglalja magát valamivel. 
Szemben vele, az állványon, ott állt a tájkép, és most, a lámpa enyhe fényében, látta megint a 

csendes mezőt és hátrább a hegyeket. Kék hegyek voltak, mögöttük öblösen kitágult az ég – 

szélesebb lett és a lenyugvó nap fényében úgy tűnt, a melódia onnan túlról árad. Most látta a 

hibákat is. Több kéket kellett volna keverni az égbe, hogy messze, messze kitáguljon a 

perspektíva – és elöl, bitümmel talán, mélyíteni az árnyékokat. Ide, vastag ecsetvonásokkal 

egy széles fát kellett volna tenni – odébb még két dombot és vöröses napfényt, igen, ezt úgy 

kellett volna, ezt meg így. Ó, érezte, milyen szép és nagyszerű lett volna így az egész – és hogy 

ő eredetileg így akarta, de az anyag nem engedelmeskedett. Most azonban egyszerre közelebb 

került az egészhez. Most képesnek érezte magát, hogy egy szempillantással elmozdítsa a 

hegyeket helyükből, és a napot lejjebb szorítsa. 
De világosan érezte azt is, hogy egész közel kell akkor kerülnie a tájhoz. Tétova kezeivel, egy 

csomó barna festékbe markolt, a kép alján, elöl, egy kígyózó ösvény indult befelé – ennek az 

oldalára lerakta a barna festéket, és egy erős, plasztikus föld-domb lett belőle. Még jobban ki 

kellett hozni a távol mélységeit: – egyik lábával a kép aranyos keretére lépett, a másikkal 

rádobbantott az ösvényre. Két keze tele volt színekkel, óvatosan megindult az ösvényen, 

megindult, be, a hegyek felé. Sárgát és zöldet vitt, a kék hegyeken túl, hogy bekeverje az ég 

színei közé. Hátul, a sötétzöld erdő, amit még délelőtt festett, közelebb jött – futni kezdett, és 

nemsokára a fák nehéz árnyékában haladt –, átszűrődő, vörös napfény omlott a leveleken 

keresztül, de a nyirkos, párás talaj lilásan hideglett már az éjtől. Végre kiért az erdőből, 

átgázolt a folyón – és ekkor egészen közel, égbemeredő csúcsokkal zárta el szemeit a 

hegylánc. Az ösvény hágónak vezetett – keresztülfutott két hegy nyergén – és ekkor… ekkor… 

ekkor dobogni kezdett szíve… titokban ekkor ujjongva érezte már a rettenetes, bódító 

felszabadulást… érezte, hogy pupillái hogy tágulnak, mint mikor világosság csap először a 

született vak agyán keresztül. 
Ez egy sötét sziklafal előtt történt, a hegylánc csúcsvonalán, melyen túl visszabukott már a 

hegy és kitágult a Tér. Remegő inakkal lépett még egyet előre – ekkor, még félig odaát, még 

érezte testét, ezt a különös, érthetetlen, fájós valamit. És fülében, a ködön keresztül 

egyszerre harsant fel ezer és százezer torokból a mennydörgés – mint mikor az ébredő 

álmában hallja az ébresztőóra rettenetes kiáltását. A világosság éles, mennydörgő muzsikája 

harsogott fel a végtelen űrből, odaát, a kék hegyeken túl – utoljára érezte a rémületet, de ez 

már boldog megdöbbenéshez hasonlított és ijedt, kacagó gyönyörhöz… még egyet lépett, a 

világosság elöntötte lelkét, hangosat, nagyot nevetett, kitárta kezeit a napig… 
Minden eszébe jutott és ráeszmélt.“25  

 

                                                 
25 KARINTHY 1978. 163-167. Kiemelés tőlem – B.B. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

455 

 
1.ábra Márffy Ödön: Tájkép 

(Forrás: saját forrás) 

 

Amint látjuk a meghalás görcsös agóniája egyszercsak egy új világ, egy szebb világ, egy 

individuális mennyország teremtésébe megy át, ahogy a festő személyében is belép a maga 

által teremtett képi világba, és rendezgeti el saját kénye-kedve szerint, akárcsak egy teremtő 

istenség. És miközben megteremti saját kizárólagos individuális világát, az anyagi testnek már 

csak utólagos fájdalmát érzi, tudata pedig egyre világosabb és éberebb lesz, mígnem eléri a 

teljes öntudatra ébredés állapotát, mintegy platóni ideavilágra való ráeszmélésként, melynek 

emlékét csak a földi élet rémálom-víziói nyomtak el. A nevetése az elmúlás fölötti diadal 

érzéseként tör ki belőle. Ez a nevetés-motívum Az ezerarcú lélek kolmi csata-jelenetében tér 

majd vissza, mikor Telma Titusz kineveti a halált, annak tudatában, hogy őt immár nem lehet 

megölni, vagyis halhatatlanná vált.26 

 

Érdekes megfigyelni, hogy Karinthy álom-leírásában az álom képisége, az álomkép egy 

festmény-képként manifesztálódik, mintha valóban egy álmodó képi álomnyelvén szólna 

hozzánk, csakhogy itt az álom-kép egy kapu is egyben a túlvilágra, tulajdonképpen maga 

a túlvilág, ami Karinthy lételmélete szerint az igazi Én, az álmodó-Én igazi valósága. 

 

A Mennyei Riport c. regényében ugyanilyen fokozatos az ébredés, csak ott az éber-Én 

tudattalan szintjeinek/álom-dimenzióinak megfelelően fog fokozatosan a teljes éberség felé 

haladni a főhős. Tehát ez az ébredési motívum Karinthynál már 1913-ban megfogalmazódik 

és 1937-ben egyik utolsó regényében fog teljességében kibontakozni. Vagyis az egész 

életművön keresztül halad ez a lételméleti és eszkatológiai motívum. 

2.2 (II.) Az ébrenlétből való visszaemlékezés 

Husserl szerint „Az álomvilág Énje nem álmodik, hanem tapasztal. (...) A bizonyosság »Én 

vagyok, amikor álmodom« a valós Én egzisztencia-bizonyossága, s egy olyan evidencia, 

melyre elvileg csak ébrenléti állapotban juthatunk.“27 

                                                 
26 KARINTHY 2011. 23. 
27 Heller idézete Husserltől (ld. HELLER Ágnes, Az álom filozófiája, Múlt és Jövő: Budapest, 2011. 31. (HELLER 

2011.)  Kiemelés tőlem – B.B.  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

456 

Karinthy ezt az ébrenléti állapotot helyezi, az itt-léthez képest, ami szerinte az igazi Én álma, 

egy transzcendens valóság távlatába. Tehát a husserli definíció Karinthy esetében; ez a „valós 

Én egzisztencia-bizonyosság“ az általa vélt igazi ébrenléti állapotba helyeződik át. Ez az igazi 

Én álmodja azt az életet, amelyet az itt-létben, vagyis az álomban lévő Én tapasztal. 

A novella második fejezetében, már ebből a transzcendens távolságból meséli a felébredt 

lélek, immár a valós Én egzisztencia-bizonyosságával az álom-én-azonosság tudatával (ezért 

most már első személyben) az álom-lét történéseit és körülményeit: 

 „Ó, a rettenetes álom! 
Megráztam magam és kinyújtóztam. Mint aki messzi útról érkezett és sötét tájakon járt. Ó, 

itthon voltam megint28 , én kedvesem, és kinyújthattam magam – nevetve ágaskodtam és 

körülnéztem. Igen, ez volt az a vidék, ahol az álom elfogott – a messze, világos tájék, távol, a 

térben, amint kiáradt belőlem a tér és idő, fényes gőzök gomolyogtak. Összefogtam egy 

marokkal a gőzökből és izzó folyadékká sűrítettem – izzó golyó lett, és ezt felraktam az égre. 

Még világosabb lett most… ráfújtam a gömbre, és borzongó kéreg lett belőle – hegyek, 

völgyek és ligetek rajzottak tarkán, mint a szappanbuborék színes rajzai. 

Én e színes rajzot összefogtam, elkevertem és hirtelen kiformáltalak belőle, én kedvesem. Én 

kedvesem, szép és vágyakkal teli, én szerelmesem. És bolyongva kerestelek. 
Azon a távoli, zöld csillagon ültél. Odaszálltam hozzád, leültem melléd, egy halk, olajhangon 

daloló liget szélén, és mosolyogva és fáradtan így áradt belőlem a fény és a hang: 
– Én kedvesem, borzasztó álmom volt, elmondom neked. Nevetni fogsz és nem érted meg 

majd. Íme, én milyeneket tudok álmodni, milyen furcsákat.“29  
Mintha a narrátor újra kezdené a történet elmesélését, de immár az ébredés utáni pespektíva 

helyzetéből ismétli el a teremtési aktus folyamatát, a festmény immár élő természetté alakult 

át, melyet az ébredő saját magából teremtett, sőt a kedvesét is ő maga alkotta meg.  

Heller Ágnes Az álom filozfiájában Merleau-Ponty A látható és láthatatlan című könyve 

alapján említi, hogy „az álom-én  fizikai értelemben testetlen (nem Körper), míg nem fizikai 

értelemben mégis megtestesült (Leib).“30  

A Karinthy-novella esetében az a furcsa helyzet áll elő, hogy fizikai értelemben az álom-én 

lesz a megtestesült, az anyaggal bíró test, és a valódi az éber-én, a testetlen, az asztráltest, 

amelynek nincsenek immár fizikai akadályai, így képes odaszállni a kedveséhez, illetve ahová 

akar. A Karinthyra jellemző fordítástechnikával az általunk valóságnak vélt világ körülményei 

válnak egy furcsa álom nyomasztó emlékeivé, pl. a gravitáció nehézkessége vagy a fizikai 

testben való létezés rabsága. Ezzel egy olyan eltávolítást valósít meg az író, mely lehetőséget 

ad, az itt-lét, vagyis a heideggeri értelemben vett létbevetettség fonák valóságát feltárni az 

olvasó előtt: 

 „– Rajtam egy nehéz és szorító ruha volt, én kedvesem, kemény csontokból és puha húsból… 

és a fejemen csontgolyót hordtam és két nyílás volt csak e golyóban, melyen keresztül 

kinézhettem a szabadba és fel a csillagos égre… És képzeld, borzasztóan féltem és azt hittem, 

nem szabad levetnem ezt a ruhát – ó képzeld –, alig mertem hozzányúlni ehhez a ruhához, 

                                                 
28  Érdekes összevetni, hogy Schopenhauer a születés előtti és a halál utáni nemlét állapotát egy nagyon 

megszokott és bizonyára igen kényelmes állapotként képzeli el. „Mert a végtelenség létem után (a parte post) 

nálam nélkül éppoly kevéssé lehet szörnyű, mint a végtelenség létem előtt (a parte ante) nálam nélkül; mert e 

kettő semmi által nem különbözik egymástól, mint egy tűnékeny életálom közbelépte által.“ (SCHOPENHAUER 

1992. 12.) Kiemelés tőlem – B.B. 
29 Karinthy 1978. 168. Kiemelés tőlem – B.B. 
30 Heller 2011. 32. Ezt a megkülönböztetést Heller is fontosnak ítéli, de a német kifejezések helyett inkább 

a asztráltest és a test kifejezéseket használja. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

457 

mert attól féltem, hogy kiszakad… nem furcsa? – és még sokan, akik velem voltak, éppen így 

féltek… 
– És ha felemeltem a lábam, egy izmos és szívós szalagot éreztem, ami hirtelen visszarántotta 

a lábam a földhöz, amiről fölemeltem… Ezer ilyen szalaggal voltunk lekötözve mindannyian… 

ó álom, álom, álom… és akkor ez úgy volt, mintha nem is lehetne másképpen…“31 

A rémálom elhagyhatatlan érzése a félelem és a szorongás. Karinthy esetében ez a rémálom, 

a heideggeri értelemben vett világban-benne-lét, mely félelemmel és szorongással telített: 

„A félés mint a diszpozicionális világban-benne-lét szendergő lehetősége, a ‚félénkség‘ 

a világot már arra való tekintettel tárta fel, hogy belőle valami félelmetes közeledhet. Magát 

azt, hogy valami közeledhet, a világban-benne-lét lényegi egzisztenciális térbelisége tette 

hozzáférhetővé.  

Az, amit [Worum] a félelem félt, a magát féltő létező maga, a jelenvalólét. Csak az a létező 

félhet, amelynek létében önmaga a tét. A félés ezt a létezőt veszélyeztetettségében, önmagára 

hagyatottságában tárja fel. A félelem (...) mindig a jelenvalólétet leplezi le jelenvalósága 

létében.“32 

  

Vagyis „...a jelenvalólét mint világban benne-lét‚ félelemmel telített“33, mely Heidegger 

szerint  ez az általában vett jelenvalólét lényegszerű diszpozíciójának egzisztenciális 

lehetősége.  

Vagy, ahogy Schopenhauer fogalmaz:  

 

„...a haláltól való félelem független minden ismerettől (...) Minden a mi megszületik, magával 

hozza azt már a világra. A haláltól való ez az a priori félelem azonban csak visszája az 

élethez való akaratnak, a mely mi vagyunk valamennyien.“34  

 

A rossz álom főhősének visszaemlékezésében is ez az apriori halálfélelem jelenik meg: 

 

 „– És egyetlen félelem lakott mindannyiunkban… a fekete szörnyetegtől féltünk, ami tele 

volt szájjal, és úgy volt, hogyha levetjük a ruhánk, elnyel és megesz minket… és hogy akkor mi 

elmúlunk és nem leszünk többé… 
– Ó, borzasztó volt ez a félelem… Vacogva és remegve járkáltunk mindannyian, hogy le ne 

rántsák rólunk e ruhát… és ezt úgy neveztük: halál, halál, halál… Igen: e szó alatt: halál… ó, 

furcsa álom… e szó alatt nem ébredést értettem, mint itt, veled, a szabadban is, hanem ezt 

értettem: elmúlás. Ó, álom!“35  

Karinthy novelláján átsejlik a schopenhaueri pesszimizmus, mely szerint „...az élet objektív 

becse nagyon is kérdéses, s legalábbis kétséges, többet ér-e az élet a nemlétnél...“36 Ez az 

alap létfilozófiai, hamleti kérdés, ami leginkább foglalkoztatja az írót, ezért a novella 

transzcendens távolításából a földi élet történései, az emberiség története csupán kicsinyes 

létharcnak tűnik: 

                                                 
31 KARINTHY 1978. 168-169. Kiemelés tőlem – B.B. 
32 HEIDEGGER 2019. 162. Kiemelés tőlem – B.B. 
33 Uo. 163. Kiemelés tőlem – B.B. 
34 SCHOPENHAUER 1992. 9. 
35 KARINTHY 1978. 169. Kiemelés tőlem – B.B. 
36 SCHOPENHAUER 1992. 9. Kiemelés tőlem – B.B. Karinthy több művében is emltést tesz Schopenhauerről, nem 

hagyva kétséget afelől, hogy jól ismerte pesszimista filozófiáját. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

458 

 

„– Eleinte összeverődve éltünk, vörös és haragoszöld erdőkben és verekedtünk… Különös, 

zajos hangokat kiáltoztunk át egymásnak… nem belülről, az agyunkból jöttek a hangok, 

hanem a húsruha torkán keresztül… ó, képzeld el kedvesem! mintha kívülről vennéd a hangot, 

amivel hozzám szóllasz… 
– És tudod-e, hogy sokan voltunk és verekedtünk és futkároztunk e kis golyó tetején… és e 

vizeken keresztül átszorongattuk egymást a másik féltekére… És én hol kicsike voltam, hol 

nagy… de mindig ebben a ruhában… és mindig azzal a rettenetes félelemmel…“37  

Egyedül csak az álom-kedves/-anya38 felé érzett szereleme az, ami néha a felszín felé közelíti 

az álom-ént, vagyis az ébredés felé, de aztán újra visszarántja a szörnyeteg Természet, amihez 

képest ő csak egy múló tünemény, jelenség. Hiszen az ember épp azt a kétségbeejtő 

múlékonyságot érzi magában, amit Schopenhauer fogalmaz meg A világ mint akarat és képzet 

című művében: 

 

„Minden individuum, minden emberi arc és életpályája egy újabb kurta álma csak 

a természet végtelen szellemének, a kitartó életakaratnak, egyetlen futó képződménnyel több 

csupán, melyet ez játszva odavázol végtelen lapjára, a térbe s az időbe, és hagyja, hogy 

ezekhez képest tünékenyen parányi darabig megmaradjon, azután törli, hogy újabbaknak 

csináljon helyet.“39  

Éppen ez ellen lázad Karinthy,  egyfajta egzisztenciális lázadás ez a természet kegyetlen 

törvénye ellen, s filozófikus írói  fantáziájával teremt egy új, az ember számára is végtelen 

idejű kozmikus létezést. 

A rossz álom főhőse az álom-életben tapasztaltakat teljes valóságként éli meg, s csak a halál, 

az álom-halálból való felébredésében döbben rá arra, hogy minden valóságosnak hitt történés, 

csak egy rossz álom volt. Hiszen: „Az álmodó én számára nincs álomvilág, mert az ő világa 

akár szép, akár rettenetes, nem álom, hanem az egyedüli valóság. Az éber(tudatos) én 

többnyire megkülönbözteti a valóságost a képzelttől. Felébredve azt mondhatjuk: ‚de kár, 

hogy mindez csak álom volt‘ vagy ‚hála istennek ezt csak álmodtam, ez nincs így 

a valóságban‘. Az álom-én számára azonban minden egyaránt valóságos.“40 Ezért mondja 

a főhős, hogy „Én nem tudtam, hogy álmodom....“41  

Van olyan eset, amikor az álmodó tudja, hogy álmodik. Elviselhetetlen lidércnyomásában, 

néha a novella főhősének is felrémlik, hogy csak álom-képzet az, amit ő valóságnak hisz; 

a templomi orgona szavából a valódi lét, a túlvilág orgonaszavát véli hallani. Itt az író saját 

ontológiai sejtésének egy mozzanatát tárja elénk, amelyre más műveiben is utal, például 

a Van-e túlvilági élet? című írásában:  

„Lelkünket kell figyelni - óvatosan, szerényen, áhitatos csendben: elhallgattatva egy időre az 

álomlogika zakatolását. 

                                                 
37 KARINTHY 1978b. 169. 
38 Akárcsak a Kötéltánc „fehérleples” női-jelensége esetén, itt is kettős pszichológiai szerepet játszik a szeretett 

nő alakja. Vö. a novella álombéli szeretkezési jelenetének elbeszélésével, mely egyben a magzati élet biztonságát 

is idézi. (ld. KARINTHY 1978b. 170.)  
39 Arthur SCHOPENHAUER, A világ mint akarat és képzet. ford. TANDORI Ágnes és TANDORI Dezső. Osiris: 

Budapest, 2007. 389-390. (SCHOPENHAUER 2007) Kiemelés tőlem – B.B. 
40 40 HELLER 2011. 34. Kiemelés tőlem – B.B. 
41 KARINTHY 1978. 169. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

459 

S ekkor, ha jól figyelünk, valami nagy, elnyomhatatlan nyugtalanság állandó, halk 

dörömbölését fogjuk meghallani lelkünk mélyén.“42 

A főhős azonban még nem ébred fel, csak nagyon meg akar már szabadulni rémálma 

fogságából, de még nem találta meg azt az álomlogikával ellentétes mozdulatot, amely 

felébresztené az igazi valóságra, amelyet sejt, hogy létezik, ami ennél a létezésnél csak jobb 

lehet, és ami nem a teljes megsemmisülés, a halál, hanem egy harmadik állapot, a tudat teljes 

ébrenléti állapota, ami csak jobb lehet mind a kettőnél.43 

„A transzcendentális szabadságnak való engedelmesség a moralitás. (...) A META NOIA, 

a megtérés a tudatalattiból tör elő, mint a szabadság etikája. Akár az álomból is.“44 Akárcsak 

az álmodó én „kopernikuszi fordulatával“, amikor felismeri, az igazi, vagyis a halálon túli 

szabadság lehetőségét: 

„– Ekkor különös gondolat ötlött fel a zavarból. Úgy látszik, a gyötrelmes erőlködésbe, hogy 

felébredjek – mert elviselhetetlen volt nekem e perctől kezdve az álom – innen, az ébrenlétből, 

az öntudat halvány emléke világított át hozzám s megnyugtatott.“45 

Schopenhauer szerint „...az individuum csak a jelenség, nem pedig a magánvaló. Minden 

individuum  egyrészt a megismerés szubjektuma, vagyis az egész objektív világ lehetőségének 

kiegészítő feltétele, s másrészt egyedi jelensége az akaratnak, mely minden dologban 

objektiválódik. Ám lényünknek ez a kettőssége nem nyugszik egy ily önmagában álló 

egységben, mert akkor lehetőségünk volna rá, hogy önmagunknak önmagunk révén és 

függetlenül a megismerés és akarás objektumaitól tudatára ébredjünk...“46
 

 Ám Schopenhauer ezt nem tartja lehetségesnek, mert szerinte ez a magába mélyedés, vagyis 

a megismerés befelé fordítása  egy feneketlen ürességhez vezet „melynek semmilyéből egy 

hang szól, amelynek oka azonban nem lehet ott, és ahogyan így megragadnánk magunkat, 

borzadállyal tapasztaljuk, hogy csak állagtalan kísértet maradna a kezünk között.“47  

 

Ez azt jelenti, hogy ahhoz, hogy az individuum ne csak a természet  puszta jelensége legyen, 

isteni magánvalóvá48 kell válnia. Ezt a filozófiai gordiuszi csomót Karinthy azzal vágja át, 

hogy magát az egyént teszi saját, individuális világának teremtő istenévé, aki így már önmaga 

révén önmaga tudatára ébredhet. Erre döbben rá a novella főhőse, és pont azzal lázad 

a szörnyű Természet ellen, amelyről felismeri, hogy „rémkép és hazugság“49, vagyis puszta 

képzet,50 hogy saját Természetet próbál alkotni.  

                                                 
42 KARINTHY 1980, vö. még Isten c. címszavával. 
43 Vö. Lepketánc, Kötéltánc, Van-e túlvilági élet, Mennyei Riport stb. 
44 HELLER 2011. 171. 
45 KARINTHY 1978. 171. 
46 SCHOPENHAUER 2007. 340. 1. jegyzet, Kiemelés tőlem – B.B.   
47 Uo. 340. Ezt a feltevést látszik igazolni a freudi pszichoanalitikus tapasztalat is a tudattalan feltárása folytán. 
48 Vagyis igazán létező dologgá, a dolgok okává, így önmaga, mint álom-jelenség okává is. 
49 KARINTHY 1978. 171. 
50 „Nincs tehát bizonyosabb (...) igazság, mint ez hogy minden, ami a megismerés számára létezik, tehát ez az 

egész világ, csak a szubjektumra vonatkozó objektum, a szemlélő szemlélete, egyszóval képzet.“ (SCHOPENHAUER 

2007. 33.) 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

460 

De az álom béklyójában minden próbálkozása sikertelen marad, mindaddig, míg fel nem 

sejlik előtte kedvesének arca51, aki kívülről jön, az ébrenlétből, akibe belé fogódzhat és végre 

felébredhet a halál utáni igazi valóságra. 

2.3 (III.) Kozmikus teremtés 

És ezt az igazi valóságot ő maga teremtette, a szerelem és az álom öntudatlan teremtő ereje 

által, most erről mesél kedvesének: 

„Mikor ezeket mondtam kedvesemnek, felálltam és kimutattam a csillagos térbe. 
– Nézd – mondtam neki mosolyogva –, látod ott azt az üstököst? Szelíd csóvája hogy lebeg az 

űrben. Nem emlékszel rá? Ismerd meg: ez az üstökös egy mozdulatomnak az ég vásznára 

rajzolt képe: mikor álmomban a füledhez hajoltam és megcsókoltam egy hajtincsedet. Akkor 

teremtettem, öntudatlanul. 
És millió mérföldnyire onnan egy alakuló nebulát mutattam kedvesemnek: ködfoltok 

kavarogtak, egy naprendszer. Középen golyó forgott, hasonló ahhoz, amit álmomban láttam – 

és rajta távoli, kék hegyek, hasonlóak ama képhez. 
– Nézd – mondtam neki mosolyogva –, ez született, mikor álmomban egy délután szorongva 

és reménytelenül azt mondtam magamban: szeretlek – és nem tudtam, miért fáj ez úgy, e 

jelentéktelen és félelmes ige. Akkor szakadt ki belőlem és én aludtam.“52 

Tehát itt már az önmaga tudatára ébredt Én-isten53 álom általi teremtő aktusába pillanthatunk 

bele. Karinthy ezt az álom általi teremtés-elképzelését fogja kiteljesíteni élete egyik utolsó 

regényében a Mennyei Riportban, de addig is számtalan írásában foglalkozik vele (pl. Minden 

másképp van, Van-e túlvilági élet, Kötéltánc stb.)    
Érdekes megjegyezni, hogy Heller Ágnes Az álom filozófiájában úgy véli, hogy „…az álom 

jelensége nem érthető meg egy transzcendentális (a priori) képzelőerő nélkül”54, és ez egy 

semmihez sem fogható kreatív teremtő erő.55 Karinthy az álomnak épp e kreatív teremtő 

erejét tágítja egy kozmikus formáló erővé, ami egy ontológiai rögeszmévé válik nála.  

2.4 (IV.) A saját képre teremtett Isten 

„Minden korban korlátok között szabad az ember. A világ korlátait elfogadva és elutasítva 

formálja magát az ember szabaddá. Ez az etika üzenete. Magamat egy egésszé faragni, ha 

úgy tetszik egy műalkotássá, a szabadság elérhető legmagasabb foka.“56 Foucault etikának az 

önmagunkhoz való viszonyt nevezi, vagyis „azt, hogy hogyan határozza meg magát az 

individuum, mint saját cselekedeteinek morális szubjektuma.“57 Ezt „személyiségetikának“ 

nevezi Heller, és hozzáteszi, hogy a személyiségetika kiindulópontja pedig „a Dasein, azaz, 

mint a világban-való-lét“58.  

Karinthy A rossz álomban ezt az etikai üzenetet is megjeleníti; hiszen amint láttuk, a főhős 

egy művész, méghozzá egy olyan művész, aki saját maga teremti meg (festi meg) a tökéletes 

individuális, szabad világát, és jut el végül a tökéletes, anyagi test nélküli (asztráltestszerű) 

                                                 
51 Ez a sejtelmes megváltó nőalak motivikusan megjelenik más műveiben is, pl. a Kötéltáncban  és a Mennyei 

Riportban, talán az ideális szerelem, szeretet költői metafórájaként. 
52 KARINTHY 1978. 172. 
53 Aki a Telma Titusz Kiáltványában és a Mennyei Riportban a Bátorság nevet fogja kapni. 
54 HELLER 2011. 50. 
55 Vö. uo. 53. 
56 Uo. 167-168. 
57 Uo. 168.  
58 Uo.  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

461 

létezésbe. Ezt a szabadságeszményt fogalmazza meg 1928-ban, a Van-e túlvilági élet című 

esszéisztikus írásában, amelyet majd a Mennyei Riport  előszavaként fog fölhasználni 1937-

ben:  

 „A túlvilág szabadságot jelent, minden vágy korlátlan beteljesedését. S mivel a vágy 

személyes dolog és egyéni, a túlvilág nem is lehet más, mint egyetlen lélek mennyországa, 

kozmosz, amiben minden úgy történik, mint ahogy ez a lélek szeretné, már itt, ez áloméletben - 

kozmosz, aminek ez az egyetlen lélek, mely eddig csak szemlélte és szenvedte a világot, 

azontúl saját képére teremtő és alkotó istene lesz.“59  

A rossz álomban, már 1913-ban  ez a gondolat fogalmazódik meg.  

Heller kifejti, hogy a személyiségetika önmagam választásán alapul, és ez az 

egzisztenciális választás, egyfajta „hirtelen megvilágosodás“ révén következik be. Heller 

Kierkegaard-ot idézve „ugrásnak“ is nevezi ezt a pillanatot60, ami a novellában, a már idézett 

ébredés mozzanata, amely újjászületés és a főhős önmagához való „megtérése“, vagyis az 

igaz Én megtalálása is egyben.  

Heller találó fogalmazása szerint „saját magam választása életem teológiája, a jövőm, 

a sorsom. Önmagamat határozom meg,  külső erő meg nem határoz. Szabaddá válni, annyi 

mint szabadnak lenni.“ És ebben a novellában Karinthy főhőse eléri a tökéletes lét-

szabadságot és egyben a tökéletes önazonosságot: 

„Kedvesem megszánt engem e szörnyű álmom miatt, és megölelt s a feláradó mélyben és 

zenében, mikor a tenger felett, melyet én teremtettem – megkérdezett engem. 

- És mondd, hogy történt az ébredés? 

- A hegyek felé mentem, az álom kínjában és szenvedéseiben, én kedvesem. A hegyek felé 

mentem és rettentő, fuldokló gyötrelmemben, mert azt hittem, elmúlok, így kiáltottam fel: 

Isten! Isten! és kinyújtottam kezem, a saját képemre alakot rajzoltam az égre. És 

megnyomtam kezem, hogy jól belevéssem a rajzot az égbe - és akkor egyszerre éles fájdalom 

lepett meg és kinyitottam szemem: íme, a kezeim a saját testemet tapogatták és végigfutottak 

fejtől csípőig, és végigszorongattam önmagamat.“61  

Itt Karinthy azon lételméleti gondolatának költői leírását látjuk, mely szerint az álomból az 

álomlogikával ellentétes mozdulattal vagy kiáltással lehet felébredni. Tulajdonképpen 

a halálfélelem kiáltása ez, és egyben az önmaga teremtő valójára történő ráébredés kiáltása is: 

„Isten!“ Karinthy megfordítja a bibliai motívumot, és immár nem az ember teremtetett 

az Isten képére, hanem a teremtő ember alkot saját képére istent62. És amint bekövetkezik az 

önvalóra való teljes ráébredés, akárcsak egy hétköznapi álom után, a főhős saját maga fizikai 

létezésére eszmél.  

                                                 
59 KARINTHY 1980. 337. Kiemelés tőlem – B.B. 
60 HELLER 2011. 168. 
61 KARINTHY 1978. 173. Kiemelés tőlem – B.B. 
62 Sigmund Freud Egy illúzió jövője c. írása erősen hathatott Karinthy saját-isten-teremtés elméletére: „Freud 

Zsigmond legújabb, testamentumszerűen ható könyve: Egy illúzió jövője címén a legboldogítóbbak egyikével 

számol le: elemzéssel mutatván ki, hogy Istent szükségszerű akaratunktól, tudatunktól független munkájával lelki 

apparátusunknak, mi magunk teremtettük, saját részünkre – a mennyboltra vetített óriási tükörképünket vettük 

valóságnak, gyermeki önszerelmünk révületében. Alapjában nagyon mindegy. Így, ez a megfogalmazás, a valódi 

hívő számára egyáltalán nem istentelen.“ KARINTHY Frigyes: „Új lélektan”. Pszichoanalitikus írások. szerk. 

Hárs György Péter. Múlt és Jövő: Budapest. 2013. 412. Kiemelés tőlem – B.B. 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

462 

És most válik igazán érthetővé a versidézet a novella elején, hiszen a vers második versszaka 

a novella IV. Fejezetének drámai sűrítménye: 

„Én kinyujtottam a körmöm / Ezer méter hosszúra / És kapartam az eget, ugye fura? / De én 

látni akartam / És egy csillagot lekapartam, / De mögötte az ég kiszakadt és szétfolyt / S 

belőle genny és aludt vér folyt: - / S acsarkodva téptem az eget / S éreztem folyni vért, ragadót 

és meleget. // S ordítva felébredtem - / Hát a mellemet martam / Kiszakítottam, felkapartam / 

És folyt a vér - / Ne bántsatok e versemér.“63 

 

3. Teremtés-fokozatok a novellában 

Érdekes megfigyelni a novellában, hogy a teremtés motívuma szinte refrénszerű ismétlődéssel 

mindig visszatér. 

Az I. fejezetben – a festménnyel elégedetlen festő először gondolatban rendezi el a tájképet 

másképp, mint ahogy azt eredetileg lefestette. Aztán ahogy elkezdi rendezgetni a képet, lassan 

belép a kép terébe, s mintegy a túlvilág kapuján keresztül, indul a megvilágosodás a teljes 

ráeszmélés állapotáig. Eddig az elbeszélés harmadik személyű. 

A II. fejezetben – a teremtés folytatódik, immár a ráeszméltség állapotában (amikor felismeri, 

hogy hol is aludt el, hol kezdett el álmodni) alakítja a tájat,  magát a kedvesét is ő teremti 

meg, akit már kozmikus távolságba helyez. A fejezet vége szintén az ébredés motívumával 

zárul, de immár első személyű visszaemlékezésként. 

A III. fejezetben – már a saját maga által teremtett kozmosz isteneként tárja kedvese elé az 

álom és a szerelem öntudatlan teremtő ereje folytán alkotott művét. A fejezet itt a fenyegető 

elmúlás motívumával zárul. 

A IV. fejezet – a saját képre történő isten-teremtés mozzanatát írja le, és a főhős önmagára, 

önvalójára való ébredésének leírásával zárul. 

Más fantasztikumaihoz (pl. Faremido, Capillária) hasonlóan Karinthy ebben a novellájában 

is keresi a nyelven túli kommunikáció lehetőségét. Karinthy a teljes ébrenlét, azaz a 

„harmadik állapot” kommunikációját, a telepátia64, a gondolat szabad áramlása útján képzeli 

el egyik embertől a másikig. Itt még ugyan nem nevezi a felébredés utáni állapotot „harmadik 

állapot”-nak, csak ébrenlétnek, de a későbbi írásaiból (pl. Lepketánc, Kötéltánc, Van-e 

túlvilági élet, Minden másképp van, Mennyei Riport, Karinthy Frigyes kiadatlan naplója és 

levelei stb.) egyértelművé válik, hogy itt már erről a létállapotról van szó.  

A másik érdekes motívum, a zenei aláfestés visszatérő motívuma (hasonló figyelhető meg a 

Kötéltáncban65 is), amely nem az álom, hanem a teljes ébrenlét, a túlvilág mintegy szférikus 

zenéjeként festi alá az elbeszélést. 

 

 

                                                 
63 KARINTHY 1978. 162. 
64  Freudot is komolyan foglalkoztatta a telepátia lehetséges tudományos magyarázata. (FREUD, Sigmund: 

A lélekelemzés legújabb eredményei. ford. Dr. Lengyel József. Könyvjelző: Nyíregyháza. 1993. 61-63.)  
65 „Raganza lelkében újra felcsendült a kintorna émelygős dala: a dal a boldogságról.“ KARINTHY Frigyes: 

Kötéltánc. In Uő. Utazás Faremidóba, Capillária, Kötéltánc, Budapest: Szépirodalmi. [Kiemelés tőlem – B.B.]  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

463 

4. „Minden másképp van“ 

Karinthy világnézete, ebben az írásában, saját bevallása szerint az, hogy minden másképp 

van, és ezt pontosan az álomélet-elméletével támasztja alá. Hiszen az igazi,  az abszolút 

valóság az valami más, az itt érvényes szabályokat saját áloméletünk törvényei alapján mi 

magunk állítjuk fel: 

„Az egyetlen becsületes gondolkodót olyan emberhez hasonlítom, aki alszik, s álmában tudja, 

hogy csak álmodik, s ezt bevallja magának, mosolyogva nézi, amit az álom eléje varázsol, 

mert tudja, hogy odakint, az Ébrenlétben, mindez nincsen meg, vagy ha megvan, másképpen 

van meg, s amit gondol magában, tudja, hogy helytelen, mert az Álom eltorzította a 

gondolatot. Nem küzd a gondolat ellen, hiába küzdene, de tisztában van eggyel: hogy 

álmunkban gyakran széknek nevezzük az asztalt, és mégis a szekrényt értjük alatta. 

Hallottatok már álmában beszélő embert? A becsületes gondolkodó úgy van, mint aki tudja, 

hogy álmodik, s éppen azért nem hisz el semmit, amit hall, amit lát, amit érez, de tudja, hogy 

mindez odakünt, az Ébrenlétben, jelent valamit, elteszi magának, amit látott, hallott és érzett, 

s megnyugvással hisz benne, hogy majd megfejti valamikor e jeleket. Aki álmából ébredni 

akar, ugye, nem az álomképeket kezdi figyelni, s nem azokkal foglalkozik, mert csak jobban 

belegabalyodnék, s még mélyebben süllyedne az álom vizébe, hanem valami határozatlan, 

ismeretlen dologra gondol erőlködve, megfeszíti elméjét, küszködik kifelé, s e határozatlan 

valamit így foglalom egybe: minden másképp van.“66 

 

5. Összefoglalás:   

„Álom-élet“ mint képzet és  egzisztencialista filozófia 

 A filozófia és az irodalom történetében vannak hasonló elképzelések arról, hogy az általunk 

észlelt valóság nem más, mint képzet (pl. Kant, Schopenhauer), vagy épp álom (pl. 

Calderon67, Füst Milán68). Ez az elképzelés egészen a platóni ideatanig vezethető vissza, 

amely feltételez egy igazibb valóságot, az ideák világát, és ő utána az idealista filozófia is 

mindig bizonytalan marad az általunk érzékelt valóság ténylegességében, 

megismerhetőségében.  

„Képzetem a világ – olyan igazság ez, amely minden élő és megismerő lényre érvényesen 

vonatkozik; jóllehet csak az ember képes eljuttatni a világot a reflektált absztrakt tudatba; 

s ha ezt megteszi is, a filozófiai fontolás fokára érkezett. Akkor világos és bizonyos lesz előtte, 

hogy nem napot ismer, és nem földet; hanem mindig csak szemet, amely napot lát, kezet, 

                                                 
66 KARINTHY Frigyes: Heuréka. Karcolatok, humoreszkek. Szerkesztette és a szöveget gondozta Ungvári Tamás. 

Budapest: Szépirodalmi. 1975. 180–182. Kiemelés tőlem – B.B. 
67 Pedro Calderón de la Barca (1600-1681) Az élet álom c. színműve  
68 „- Egyszóval ami van, az csakis kölcsön kapja fényét, létezését, s ez a létezés is inkább káprázat, mint valóság. 

Ezért érzik és mondják oly sokan, hogy ez az élet álom.” (FÜST Milán: Ez mind én voltam egykor. Hábi-Szádi 

küzdelmeinek könyve. Fekete Sas: Budapest. 2013. 64.)  

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2
http://enciklopedia.fazekas.hu/eletrajz/Pedro_Calderon_de_la_Barca.htm


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

464 

amely földet érint; hogy a világ amely körülveszi, csupán képzetként van jelen, vagyis 

mindenképpen csak vonatkozásként valami másikra, az elképzelőre, s ez utóbbi ő maga.“69 

A huszadik századelő gondolkodóira Freud és Nietzsche mellett, erősen hatott Schopenhauer 

idealista pesszimista filozófiája is, ami Karinthynál épp ezen álom-élet elképzelésében 

nyilvánul meg leginkább, hiszen az álom is egyfajta képzet, a tudatalatti képzete (vö. Freud). 

Így Karinthy lételmélete szerint a transzcendens álmodó-én az „elképzelő“, aki nem más, mint 

az az igazi Én, akinek az álma a világról nem más, mint az itt-létről alkotott csalóka képzet.  

Persze itt sok-sok összhatásról van szó, és valszínűsítem, hogy ez egyáltalán nem tudatos 

átvétel Karinthy esetében, egyszerűen egy kikerülhetetlen szellemi miliő, ami áthatja műveit. 

Ezt az is megerősíteni látszik, hogy a kortárs filozófiával, mint pl. Heidegger és Rosenzweig 

egzisztencialista filozófiájával, legalábbis irodalmi megfogalamazásban, szinte egybecsengő 

gondolatai vannak, habár bizonyosan nem ismerte őket. 

 

Irodalomjegyzék:  

CALDERÓN de la Barca, Pedro: Az élet álom. (ford.) Győry V. Pest: Kisfaludy-Társaság. 

1870. 

CONDRAU, Gion: Freud és Heidegger. Daseinalitikai neurózistan és pszichoterápia. Budapest: 

TIT Kossuth Klub Egyesület, Magyar Daseinalitikai Egyesület – L’Harmattan. 2013. 

FREUD, Sigmund: Egy illúzió jövője. (ford.) Dr. Schönberger. I. Budapest: Bibliotheca. 1945.  

https://mtda.hu/books_kulf/freud_sigmund_egy_illuzio_jovoje_Optimized.pdf Letöltve: 

2021. 09. 18. 

FREUD, Sigmund: A lélekelemzés legújabb eredményei. (ford.) Dr. Lengyel J. Nyíregyháza: 

Könyvjelző. 1993. 

FÜST Milán.: Ez mind én voltam egykor. Hábi-Szádi küzdelmeinek könyve. Budapest: Fekete 

Sas. 2013.  

HEIDEGGER, Martin: Lét és idő. (ford.) Vajda Mihály, Angyalosi Gergely, Bacsó Béla, Kardos 

András, Orosz István. Budapest: Osiris. 2019. 

HELLER Ágnes: Az álom filozófiája. Budapest: Múlt és Jövő. 2011. 

KARINTHY Frigyes: Heuréka. Karcolatok, humoreszkek. Budapest: Szépirodalmi. 1975. 

KARINTHY Frigyes: Kötéltánc. In Utazás Faremidóba, Capillária, Kötéltánc. Budapest: 

Szépirodalmi. 1976. 

KARINTHY Frigyes: A rossz álom. In Jelbeszéd I. Budapest: Szépirodalmi. 1978. 

KARINTHY Frigyes: Van-e túlvilági élet? In Címszavak a Nagy Enciklopédiához II. Budapest: 

Szépirodalmi. 1980. 

KARINTHY Frigyes: Az ezerarcu lélek – Telma Titusz kiáltványa. Bacsó Beáta tanulmányával. 

Sajóvelezd: Sáránszki. 2011.  

KARINTHY Frigyes:  „Új lélektan“ Pszichoanalitikus írások. (szerk.) Hárs György Péter 

Budapest: Múlt és Jövő. 2013. 

ROSENZWEIG, Franz: A megváltás csillaga (Első rész).  (ford.) Bíró Dániel. Párizs-Bécs-

Budapest: Magyar Műhely. 27. no. 74. 1989. július 11. 9.  

                                                 
69 SCHOPENHAUER 2007. 33. 

 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2
https://mtda.hu/books_kulf/freud_sigmund_egy_illuzio_jovoje_Optimized.pdf


 Művelődés-, Tudomány- és Orvostörténeti Folyóirat   2025. Vol. 15. No. 31. 

Journal of History of Culture, Science and Medicine     ISSN 2062-2597 

DOI: 10.17107/KH.2025.31.12-2 

 

 

http://www.kaleidoscopehistory.hu  

 Bacsó Beáta 

465 

ROSENZWEIG, Franz: Könyvecske az egészséges és a beteg emberi értelemről. Budapest: 

Atlantisz. 1997. 

ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlösung. Herausgegeben von Albert Raffelt: Freiburg im 

Breisgau: Universitätsbibliothek. 2002. 

SCHOPENHAUER, Arthur: A halálról. In A halálról, A faj élete, A tulajdonságok öröklése. 

(ford.) Bánóczy J. Budapest: Hatágú Síp Alapítvány. 1992. 

SCHOPENHAUER, Arthur: A világ mint akarat és képzet. (ford.) Tandori Ágnes és Tandori 

Dezső. Budapest: Osiris. 2007. 

 

https://doi.org/10.17107/KH.2025.31.12-2

